
S
ed

ek
   

   
ق  
سد

   
   

  2
01

0 
לי

 יו
   

   5
ון 

לי
 גי

   
   

אן 
שכ

ה 
כב

לנ
ת 

–ע
תב

 כ
ק,

סד
דס

פר
 | 

יה
הס

פר
 | 

ות
כר

זו

Sedek  / سدق 
כתב–עת לנַכבַה שכאן

5  /  יולי 2010 גיליון 





Sedek  / سدق 
כתב–עת לנַכבַה שכאן

5  /  יולי 2010 גיליון 

]על הכריכה[

| אל–מאלחה. גם אם הם רק מחשבים כעת את אורך הדרך שעוד נותרה   193

כבר  הם  מזרונים,  וערימת  סוכנות  מיטות  בשתי  עמוסים  כשהם  לעבור  להם 

את  בו,  העין  מן  הסמויים  השבילים  את  ההר,  של  החמד  פינות  את  לומדים 

טבע  אוהבי  להיות  כבר  עצמם  את  ומכשירים  לבאר,  מהמסגד  הדרך  פיתולי 

וארץ המכירים את "ארצם" על בוריה. האם אחד או אחת מ–2,250 תושבי הכפר 

הארונות  מאחד  אליהם  יגיח  לאכלס  עומדים  הם  שאותם  הבתים  מן  שגורשו 

כרוח רפאים ויספר להם שהוא גורש מכאן? צלם: פרד צסניק, ארכיון צה"ל ומערכת 

הביטחון, 1950



־ 3 ־־ 2 ־

בגלריית  אזולאי  אריאלה  הציגה   2009 באביב 

ת  ו מ י ל א התערוכה  את  ת  ו ר כ ו ז עמותת 

ה  י ג ו ל א נ ג  :1 9 5 0 - 1 9 4 7  , ת נ נ ו כ מ

ן  ו ס א ה ת  כ י פ ה ו ר  ט ש מ ל  ש ת  י ת ו ז ח

. 213 תצלומים  " ם ט ב מ ת  ד ו ק נ מ ן  ו ס א " ל

כארכיון  הוצגו  במדינה  שונים  ארכיונים  מתוך 

מפורטים,  כיתובים  ולצדם  התצוגה,  בחלל  פתוח 

את  התצלומים  מתוך  לשחזר  המאמץ  מן  כחלק 

הרס  את  היהודית,  המדינה  מנגנוני  של  התהוותם 

החברה הפלסטינית ואת יצירתו של קו מפריד בין 

אסונם של הפלסטינים לבין נראותו בעיני תושבי 

הארץ היהודים.

התערוכה  הוצגה  שבהם  החודשים  במהלך 

כל  סביב  עיון  ערבי  שמונה  במסגרתה  נערכו 

העיון  בערבי  שהוצגו.  התצלומים  מסדרות  אחת 

גאוגרפים,  היסטוריונים,  אנתרופולוגים,  השתתפו 

סוציולוגים, ארכיטקטים וצלמים, שהוזמנו להתבונן 

פתיחת  תוך  שברשותם,  הידע  מתוך  בתצלומים 

הדיון להשתתפות הקהל. מטרת ערבי העיון היתה 

ולשתף בממצאים  כפולה ־ להפעיל את הארכיון 

להבליט  גם  כמו  נוספים,  וחוקרים  חוקרות  שלו 

של  בכתיבה  חזותיים  חומרים  של  החשיבות  את 

היסטוריה אלטרנטיבית. 

עם  כבר  החליטה  ק  ד ס העת  כתב  מערכת 

זה  ארכיוני  לפרויקט  להצטרף  התערוכה  הצגת 

גיליון  בו.  הכלולים  בחומרים  הדיון  את  ולהרחיב 

מספר 5 מהווה אפוא המשך של אותה תערוכה ושל 

 , ג נ י ל ס הספר שיצא לאור בעקבותיה בהוצאת ר

את   .1 9 5 0 - 1 9 4 7 ת  נ נ ו כ מ ת  ו מ י ל א

ערבי העיון שבמסגרת התערוכה הקלטנו, תמללנו 

וערכנו. קטעים מהם מתפרסמים בגיליון זה לצדן 

בתמונות  השונות  הקריאות  את  התמונות.  של 

שמרנו על–פי רוב בשפתן המדוברת, על מנת לתת 

פורמלי  והפחות  הגולמי  השיחתי,  לאופי  ביטוי 

כיצד  ראינו  בהם  אשר  אלה,  למפגשים  שהיה 

לכתיבת  בסיס  משמשים  חזותיים  ארכיון  חומרי 

היסטוריה. 

והטקסטים  מהתערוכה  התצלומים  לצד 

כאן  מפרסמים  אנחנו  המפגשים,  מן  המתומללים 

ובתצלומים  תצלומים,  באותם  נוספות  קריאות 

כחלק  מאז  שאספנו  נוסף  חומר  בליווי  אחרים, 

החלה  שבו  המעשה  את  להרחיב  מהמאמץ 

התערוכה, להשלימו או לבקרו. גם אם נדמה לרגע 

ערבי  ואת  התערוכה  את  מסכם  הנוכחי  שהגיליון 

העיון שהתקיימו במסגרתה, הרי שמטרתו הפוכה ־ 

הוא מבקש להמשיך ולהנכיח את הארכיון שנוצר, 

כמקור לא אכזב של חומרים שהמציאות העכשווית 

מחייבת להמשיך ולחוקרם. 

היא   1 9 5 0 - 1 9 4 7 ת  נ נ ו כ מ ת  ו מ י ל א

שגם  אזולאי,  אריאלה  של  וכתיבה  מחקר  פרי 

הדס  עשתה  התחקיר  את  התערוכה.  את  אצרה 

בנו  העיון  ערבי  את  עיצב.  גורדון  מיכאל  שניר, 

אריאלה אזולאי ונורמה מוסי. תמללו אותם שירה 

שפרכר, יפעת גוטמן, נינה צורן ועמי אשר. הרבה 

בהבאה  שעזר  יעקובסון,  למיכאל  וכן  להם,  תודה 

לדפוס של הרצאתו של צבי אלחייני, לדוד גוטסמן 

 . ת ו ר כ ו ס ולכל צוות ז ד ר מהוצאת פ

את הגיליון ערך תומר גרדי, יחד עם אפרת אבן–

צור, עפר כהנא, נורמה מוסי, איובּ אעמר ואסנת בר–

אור. את העריכה החזותית עשו עפר כהנא ואסנת 

לשונית  עריכה  מקרית–גת,  רותם  איור,  בר–אור. 

 והגהה אפרת אבן–צור, דפוס ע.ר. הדפסות בע"מ. 

מפיקה  ק  ד ס את   .978-965-541-026-6 מסת"ב 

 , ת ו ר כ ו ז לאור  ומוציאים  ת  ו ר כ ו ז עמותת 

משתתפים  לאור.  הוצאה  ס  ד ר ופ  , ה י ס ה ר פ

הלל  לייבלר,  ענת  שטיין,  ברונפלד  חוה  בגיליון 

פפה,  אילן  שואמרה,  איאד  קניוק,  איה  כהן, 

אבו  סמי  קדמן,  נגה  ח'ורי,  גי  אזולאי,  אריאלה 

שחאדה, לינדה דיטמר, חסן סאלח, רקאן מחמוד, 

סועאד  אבריק,  פאתינה  עמור,  מאיר  גרדי,  תומר 

רעם, תדי כ"ץ,  חדאד, רנין ג'ריס, חנא פרח כפר בִּ

בועז  חבר,  שיר  אלחייני,  צבי  קאסם,  פאטמה 

ותגובות: יד  כתבי  למשלוח  לביא.  סמדר   ארד, 

המערכת:  כתובת   tomer.gardix@gmail.com

תל–אביב   61/2 אבן–גבירול   , ת ו ר כ ו ז עמותת 

ק ניתן  ד יאפא 64362, טלפון 03-6953155. את ס

 : ס ד ר פ הוצאת  ובאתר  הספרים  בחנויות  לרכוש 

www.pardes.co.il

The publication of Sedek is made possible 

thanks to the support of: Trocaire, 

Misereor, CCFD, ICCO, Oxfam Solidarity, 

HEKS-EPER, medico international, 

Mennonite Central Committee, Broederlijk 

Delen, Oxfam GB, BOF, SIVMO

צילום: חיים דעואל לוסקי



־ 5 ־־ 4 ־

הם  מה  בעיניי.  חשובה  מאוד  המאוד  השאלה  את 

יהודים  בין  אמת,  של  ידידות  להיווצרות  התנאים 

נוצרו  אי–פעם  האם  התנאים?  הם  מה  לערבים? 

לערבים?  יהודים  בין  אמת  של  לידידות  תנאים 

בתערוכה  עכשיו,   ?'48 ואחרי  ב–48',   ,'48 לפני 

הזו ובתמונות שאנחנו רואים בתערוכה הזו, אנחנו 

שנשאר,  מה  הערבים,  על  מבטים  מיני  כל  רואים 

והתיישבו  שהגיעו  היהודים  על  נשאר,  שלא  מה 

בבתים של הערבים, והשאלה, שוב, שאלה מקבילה 

תצלום  ערבים,  על  מידע  איסוף  צורות  של  העשיר  הרפרטואר  מתוך   |  60

היו  החקירות  מן  חלק  לחקירה.  ה"לשון"  הבאת  את  לראווה  מציג  זה 

ידידות  קשרי  רקימת  כדי  ותוך  נועם  בדרכי  התבצעו  חלקן  אלימות, 

הגדוד  הסיירים,  )ממחלקת  המודיעין  מש"ק  הנחקרים.  עם  מטעים 

בלשונו  חפץ  שהוא  והערבי   )5 המטה  יחידות  "הפורצים",  הרביעי, 

החקירה?  אחרי  גם  ייראה  הוא  כך  האם  בתמונה.  למדי  מחויכים   נראים 

)התצלום  הראל  חטיבת  אלבום  הפלמ"ח,  תמונות  אוצר  באדיבות  צוינו,  לא  צלם  ושם  מקום 

התקבל מאברהם בן פורת, אבן יהודה(, 1948

הלל כהן: התמונה הזו היא תמונה של סייר, מש"ק 

מודיעין, של הפלמ"ח בעצם, מביא איתו סוכן או 

את  קוראים  לא  אנחנו  אם  תשאול.  לשם  מודיע 

הכיתוב למטה, אלא מסתכלים על התמונה הזאת, 

מופלאה,  ידידות  כאן  רואים  כאן,  רואים  אנחנו 

אנחנו רואים כאן יחסים של חיבה הדדית. יחסים 

של כבוד הדדי. יחסים של הערכה הדדית.

המולה בקהל

הלל כהן: סליחה?

המולה בקהל

הלל כהן: לא. אנחנו, אם אנחנו־

המולה בקהל

הלל כהן: רגע. רגע. תקשיבו. אני, אני מדי פעם, 

אמי.  את  ומנשק  נשק,  עם  ממילואים  חוזר  הייתי 

כמובן שהייתי מקפיד כמו החייל הזה שהקנה לא 

היא  ואם  יהיה מכוון לאמא שלי אלא לצד השני, 

משער  אני  המרכזית,  בתחנה  אותי  פוגשת  היתה 

לא  אנחנו  אם  הזה.  בסגנון  נראה משהו  היה  שזה 

יודעים, ואנחנו גם לא יכולים לדעת אם הוא יהודי 

את  קוראים  לא  אנחנו  אם  הזה  הבחור  ערבי  או 

ניטרלית  הכיתוב. אני מדבר על התמונה כתמונה 

שאנחנו רואים אותה. למעשה, התמונה הזו מעלה 

 2 0 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

בהתחשב 
באלטרנטיבות

הערבי כמושא לאיסוף מידע ־ 22.4.2009



־ 7 ־־ 6 ־

נעשו  לא  הם  הלל?  הפוך,  לא  זה  דובר מהקהל: 

חברים, חברים, בשביל

הלל כהן: כמובן שהיה גם לפני־

דוברת: גם וגם.

הלל כהן: היה גם לפני־

דובר: היה גם חברות ואז נעשו־

שהיה.  המדהים  הדבר  זה  זה,  זה,  כן,  כהן:  הלל 

בא  שלו  שמטופל  רופא  לך  שיש  דבר,  בעיניי  זה 

ואז  שלכם,  היישוב  את  להתקיף  הולכים  ואומר, 

הרופא הולך ואומר את זה לאנשים מהש"י. ואנשי 

ומתחילים  ערבי  אותו  את  וחוקרים  הולכים  הש"י 

להפעיל אותו וככה מעשה שמבחינתו היה מעשה 

תמים, מעשה הגון, מעשה חברי, מעשה נאצל, הופך 

בעצם, בגלל המעשה הזה, הוא הופך להיות שבוי 

של המערכת. שבוי של המודיעין הישראלי ובעצם 

גומר.  שהוא  איך  שלו  החיים  את  וגומר  משת"פ 

הטרגדיה היתה שאנשים שבאו לספר על התקפות 

על יהודים, ממניעים שאני כן קורא להם נאצלים, 

ויש   ,'29 משנת  כבר   ,'36 לפני  עוד  שנים,  במשך 

מהמאורעות  שתיים  או  בודדת  אחת  דוגמה  כבר 

של 21', שהפכו אותם לכלים, הפכו אותם לפיונים 

יכולת  אותה  ואת  רצון  כח  אותו  את  מהם  ולקחו 

להחליט  יכלו  לא  כבר  והם  להם,  שהיתה  החלטה 

כי  יכלו!  לא  הגונים.  אנשים  להיות  רוצים  שהם 

את ההגינות שהם הביאו בפעם הראשונה הם כבר 

איבדו, את התמימות הם איבדו, וזה, וזאת בעיניי 

הטרגדיה שאולי מצוינת גם בתמונה הזאת. 

יס  לגי פעם אחר פעם מנסה השב"כ 

ינה  את איאד שואמרה. איה קניוק ראי

7 בביתו באלראם  .5 .2008 אותו ב–

ם י ל י מ נ ס ח מ ר  ת א ך  ו ת מ

איה קניוק: עד איזה גיל היית בשועפט?

איאד שואמרה: אני עד גיל שתים–עשרה הייתי בשועפט.

איה קניוק: ולמה עברת משם?

איאד שואמרה: למה שיש לי, סליחה שאני אומר לך את זה, שיש 

לנו אבא חרא. סליחה שאני אומר לך את זה. נתן לנו להפסיד את 

התעודה הכחולה, נתן לנו להפסיד כל מה שאנחנו אוהבים. אנחנו, 

היינו  חבר.  דרך  הגעתי  לשוק  אוהב.  הוא  גודל,  איפה שהבנאדם 

לשוק,  איתי  בוא  לי  הוא אמר  לפניי,  יצא  הוא  ביחד,  ספר  בבית 

הלכתי איתו ועבדנו וברוך השם הסתדר לי. הבסטה של החמוצים, 

בשם  אחד  יש  איאד.  זה  מי  אותו  עליה. תשאלי  עובד  הייתי  אני 

יהודה אוחיון, רשום, כותב על החנות, יהודה חמוצים. אני עבדתי 

איתם שמה. עבדתי איתם שש–עשרה שנים בדיוק. 

איה קניוק: שש–עשרה שנים?

איאד שואמרה: שש–עשרה שנים. עד היום, עד היום, איתם בקשר 

אני. לא עוזבים, להגיד לך את האמת. והוא גם חיתן אותי. 

איה קניוק: באמת?

איאד שואמרה: הוא חיפש את הבחורה שאני נשוי איתה עכשיו. 

והוא שכנע את אבא שלי שיחתן אותי עם הבחורה הזאת. היתה 

בת 17.

איה קניוק: ואתה?

איאד שואמרה: אני הייתי בן 19.

שעולה, האם יכול היה להיות מבט שהיהודי יסתכל 

המנדט,  בתקופת  בארץ–ישראל-פלסטין  ערבי  על 

שיהיה מבט נקי? שיהיה מבט שאין בו או עליונות, 

או פטרונות, או שנאהֿ, או רצון לגרש.

דוברת מהקהל: או פחד.

הלל כהן: או נחיתות, או פחד.

דוברת מהקהל: או מבוים!

של  שוויוני  מבט  להיות  יכול  האם  כן.  כהן:  הלל 

ממש? ההנחה, ההנחה היא שכנראה, אם היה־

דוברת מהקהל: הם לא מביטים אחד בשני!

הלל כהן: סליחה?

דוברת: הם לא מביטים אחד בשני!

הלל כהן: לא, לא, אני מדבר על המבט הכללי. 

אבל פה, אני לא רואה איפה אתה רואה  דוברת: 

נראה  וזה  ז'לוב,  ככה  נראה  הוא  הידידות?  את 

מסכן, על–ידו, והוא משת"פ, וזהו.

אני  אבל  הזאת,  לתמונה  אחזור  אני  כהן:  הלל 

האם,  כללי.  יותר  טיפה  משהו  להגיד  קודם  רוצה 

האם אפשרי, האם היה אפשרי מבט כזה או מפגש 

כנה?  שהוא  אמיתי?  שהוא  שוויוני?  שהוא  כזה 

אנחנו  אם  השאלה:  זו  השאלה.  וזו  חיובי?  שהוא 

אומרים שלא, זה אומר שכל המהלך הציוני לבוא 

כאן  מהחברים  חלק  בפי  המכונה  המהלך  לפה, 

ולא– פסול  היה  הוא  הזה  המהלך  "הקולוניזציה", 

אנשים  שיש  משער  ואני  העובדות,  מעצם  מוסרי 

שחושבים ככה. מנגד, מנגד, אנחנו כן יכולים לחשוב 

אנשים  באלטרנטיבות,  שבהתחשב  האפשרות  על 

באלטרנטיבות  בהתחשב  החלטות  מחליטים  הרי 

שעומדות בפניהם, מה יכלו יהודים לעשות בשנת 

33'? ומה יכלו יהודים לעשות בשנת 36'? ומה יכלו 

היהודים  יכלו  מה   ?'28 בשנת  לעשות  היהודים 

שעמדו  האלטרנטיבות  מבין  ב–1890?  לעשות 

השאלה  את  בודקים  כשאנחנו  ולכן  בפניהם? 

של  וזכותו  למסקנה,  מגיע  אני  אנחנו,  אז  הזאת, 

אף אחד לא להיות שותף למסקנה הזאת, אני מגיע 

למסקנה שהאלטרנטיבה של לבוא לכאן היא היתה 

השאלה  המוסרית.  ברמה  גם  סבירה,  אלטרנטיבה 

היא, מה עושים כשמגיעים לכאן? וזו כמובן שאלה 

מרכזית. שאלה קריטית. אבל, לגבי הזכות להגיע 

ואז,  לכאן,  בלהגיע  מוסרי  בסיס  מוצא  אני  לכאן, 

גם  להיות  יכולים  חושב שהיו  אני  זה,  כל  בהינתן 

מפגשים לא רעים, לא איומים, לא שליליים. האם 

חבר קיבוץ מענית שיוצא עם הקומביין שלו לעזור 

למישהו מבאקה אל ע'רביה לקצור ־ מה זה? זה רק 

פטרונות? זה גם ידידות? זה גם וגם? משהו שקרה 

לא מעט, גם במרד של 36'—39' וגם במלחמה ב–48', 

זה שפלסטינים ששמעו על מתקפה שמתקרבת, על 

היהודים  השכנים  את  והזהירו  באו  מסוים,  יישוב 

שלהם. זה קרה בזכרון יעקב וזה קרה בקיבוץ נען 

מקומות,  בעשרות  קרה  זה  מנחם,  בכפר  קרה  וזה 

אי–אפשר אפילו למנות אותם.

דוברת מהקהל: ובחברון.

למה? למה? למה הם עשו את זה? היו  הלל כהן: 

כל מיני סיבות למה לעשות את זה, אבל, ופה אני 

מגיע לצד הציוני בסיפור הזה, וזו בעיניי, זו בעיניי 

הרבה  כמו  הכרחית,  טרגדיה  גם  ואולי  הטרגדיה, 

שירות  המודיעין,  גורמי  הכרחיות.  שהן  טרגדיות 

שהיתה  ידידות  כל  בעיקר,  ההגנה  של  הידיעות 

אותה,  לתעל  החליטו  הם  לערבים  יהודים  בין 

עכשיו,  המודיעינית.  העבודה  לטובת  אותה  לנצל 

המשמעות  חיים.  להצלת  מהלך  היה  זה  בעיניהם 

של זה היתה שאי–אפשר היה כמעט לפתח ידידות 

הציוני  שהמודיעין  היתה  זה  של  המשמעות  סתם. 

חברים  להם  שיש  היהודים  כל  על  מידע  אסף 

להם  שיש  היהודים  על  לאסוף,  ניסה  או  ערבים, 

חברים ערבים.



־ 9 ־־ 8 ־

וזה היה ככה וזה נהיה ככה ואנחנו לאחד הבאנו בגדים לילדים 

לו  אותי. אמרתי  מנסה לשכנע  לאט,  בית.  לו  הבאנו  לשני  וזה 

אני  ברוך השם.  בבית,  אוכל  לי  יש  רעב.  לא  אני  חביבי,  שמע 

לא צריך את התעודה. תודה רבה. שב, אמר לי. יש לך בעיה פה, 

אני לא אמחק את זה. אמרתי לו אל תמחק את זה. פתאום אני 

רואה מה כתוב איאד, יש לו איסור שב"כ. סגור. שב"כ. הייתי 

מקבל מגנטי אני. פתאום אין לי מגנטי. התחלתי לעשות שטויות. 

שטויות מהכל, איה. כל מה שאת לא חושבת, איאד עשה. הכל 

את  ראיתי  ככה,  חלס.  חשבון,  דפקתי  לא  שאלתי,  לא  עשיתי. 

סמים,  לעשן  הכל.  הכל  הכל.  לעשות  התחלתי  נשרפתי.  עצמי 

לשתות כל לילה, בשביל לשכוח. להכיר את כל האנשים הרעים, 

כל האנשים המלוכלכים, אני משהו קרה איתי. אני אומר לך את 

האמת. ואז עזבתי. הלכתי עם אשתי ועם הילדים לפה. אבל פה 

עשו בעיות לאשתי. מישהו רדף אחרי אשתי, צילם אותה והיא 

עם הילדים פה הלכו הגישו בקשה שהיא גרה בשטחים ביטלו לה 

קופת חולים. 

אז  הלאומי,  הביטוח  של  הביטול  שבא  אחרי  אז  קניוק:  איה 

אשתך עזבה וחזרה לעסאויה? 

איאד שואמרה: כן. התחילה לבכות לי. חזרה לעסאויה. אנחנו 

התחתנו, ואשתי איפה היום. אני כאן היא בעסאויה. מה אומרת 

זה לא מסתדר לך, לך תחפש מישהי  לי לפני חודש, איאד אם 

מהשטחים תתחתן איתה. אני אמרתי לה רק את. מישהי אחרת 

אני לא מתחתן. בחיים. אומרת לי אולי אני אמות. אולי יסגרו 

גדר,  יסגרו  אם  לה  אמרתי  אליך.  להיכנס  יכולה  לא  אני  גדר, 

אם פה ירימו יסגרו לגמרי, נריח אותך רק. לא רוצה שום דבר. 

אחריך אני לא לוקח. רק אותך אני רוצה. אני אומר לך לפעמים 

אני מדבר איתם בטלפון אני בוכה. נשבע לך שאני בוכה. כמו ילד 

קטן. כמו תינוק. כשהילד מחפש אותך לא מוצא אותך. כשהבן 

כשאשתך  חולים.  לבית  אליו  להגיע  יכול  לא  ואתה  נופל  שלך 

יולדת והיא בוכה לך בטלפון תבוא לידי אני רוצה אותך לידי. אני 

לא יכול לגעת אליה. זה ממש ממש כואב. כמה שניסיתי לעשות, 

לא עושה שום דבר. לא עוזר. הייתי נקי. ממש נקי. אבל אכלו 

לך  יש  איתנו,  בוא תעבוד  אותך חקירות,  לוקחים  לי את הלב. 

עליך פה משהו, אנחנו ננקה אותך תעבוד איתנו, כאילו תופסים 

לא  תעודה,  רוצה  לא  אני  אמרתי  בסוף  מהצוואר.  מפה,  אותך 

רוצה ילדים לא רוצה, רק רוצה את השם שלי היום וזהו. מספיק 

לי. אם אני רוצה לעבוד איתם איה, נשבע לך, ב–98' הייתי לוקח 

תעודה. הייתי היום אני מלך. אבל אני לא רוצה. רק רוצה ישר 

לקחת אותה. לפי החוק. 

האתר מחסנמילים הוא המרחב המושגי והקצה הנראה של המפגש 

שלנו עם המציאות, והמחאה שלנו נגדה. אנחנו מתהלכות בתוך 

במסגרות  לא  פריבלגיות,  ובעלות  ישראליות  שתי  המציאות, 

ובלי דגלים, ולאט בתוך השנים המציאות מתגלה לנו דרך גורלם 

האישי של אנשים שנעשו מוכרים וקרובים, שדרכם ועמם ומקולם 

לתעד  באנו  ואותו  מוחות  אנו  כלפיו  אופל  עיקרון  אותו  מבליח 

ולהרעיד, בדרכנו. 

וידאו  וקטעי  וסרטים  ומאמרים  ודוחות  עדויות  יש  באתר 

וסיפורים ורגעים. במיוחד יש בו מה שמבחינתו הוא הצוהר היחיד 

אל המציאות, קולו המושתק והנעדר והמאוין של הקורבן. 

איה קניוק ותמר גולדשמיד

www.mahsanmilim.com

איה קניוק: זה גם קטן־

איאד שואמרה: התחתנתי ובאתי לגור פה. 

איה קניוק: פה באלראם.

איאד שואמרה: פה באלראם. גרתי באלראם פה שנה. ואז ניתקו 

לה לאשתי את הביטוח לאומי. ואני לא יודע מה זה ביטוח לאומי. 

ביטוח  לי  אין  לי.  עוזר  לא  לא,  זה  יודע.  לא  לא,  אני  זה.  מה 

לאומי, ואני לא חושב על זה בכלל. אמרתי תעזבי אותך, בשביל 

מה לך את זה, למה את צריכה את זה. אבל אז פתאום יש לי את 

מחמד. הילד בא. אני רוצה לרשום אותו בתעודת זהות של האמא 

שלו, אסור. שמתי עורך דין, הוא רוצה שלוש אלף דולר. אמרתי 

עושים.  מה  איך,  יודע  לא  אני  קח.  לילד,  מספר  לי  תוציא  לו, 

הלך הביא לי מספר, אומר אתה צריך לגור רק בירושלים. עזבתי 

שקל.   1,800 זה  דינר.  מאות  בשלוש  בית  השכרתי  הלכתי  כאן 

שכרתי את הבית, איה, גרתי בבית כמו ילד טוב. ישבנו, גרנו, בא 

אחד פתאום שהשב"כ שולח לי. התקשר אלי משרד הפנים, איאד 

פגישה עם  לך  יש  יעקב,  בנוה  שואמרה, תגיע לתחנת משטרה 

השב"כ. הלכתי. איפה אתה גר, איאד? אמרתי לו בעסאויה. אומר 

אתה צודק. שואל, איפה בעסאויה? אמרתי לא יכול להסביר לך 

הבית  זה  דן  דן  דן  דן  בוא.  לך.  אסביר  אני  אומר  איפה,  בדיוק 

שלך, נכון? אתה יורד מפה לבית איאד, זה הכניסה, זה זה, התחיל 

לי  יגיד  מעט  עוד  הוא  לבית.  נכנס  אני  איך  בדיוק  לי  להסביר 

איזה חדר אני גם גר גם. איזה חדר אני ישן. אמרתי לו בסדר, 

אתה צודק, נכון. אומר לי מפה יורדים, זורקים אבנים וזה אמרתי 

לו שמע חביבי. אני אם אני אבוא ואגיד לך אז אתה טועה. קודם 

מהבית  בבוקר  בחמש  יוצא  אני  ילד,  לי  יש  אני  זה,  אחרי  כל. 

אשתי.  על  להסתכל  חושב  לא  אני  בלילה.  באחת–עשרה  וחוזר 

ולישון. לקום  רוצה להתקלח  על הילדים שלי אני לא מסתכל. 

אני  לו ששי שבת  אומר  שישי שבת,  לי  אומר  לעבודה.  בבוקר 

אצל המשפחה שלי. הולך לראות אמא שלי, אבא שלי. אומר לי 

יודעת איך מתנהגים.  ו, את  ו,  ו,  אני אארגן לך עבודה אחרת, 

שייקחו אותי בשבילהם. אני אמרתי תשמע חביבי. אני בנאדם 

שראיתי הרבה בחיים, ואני לא מחפש. אני מצדי אני לא רוצה 

את התעודה ולא רוצה שום דבר מכם אבל אני קונה את השם 

שלי. שם של הילדים שלי. שמחר יגידו היה להם אבא טוב. שלא 

או  לי,  אומר  מחפש.  שאני  מה  זה  מלשן.  אבא  להם  היה  יגידו 

אתה עובד איתנו, או אנחנו עוצרים את אשתך הלילה. שאתה 

גר איתה. לקחתי מונית ירדתי למוסררה יצאתי מאצלהם לקחתי 

אוטו ממוסררה להובלה. התקשרתי לחברים שלי אמרתי להם אני 

עובר בית. לפני שאני מתקשר לחברים שלי התקשרתי לאמא. 

אמרתי אמא תפני לי חדר. לא היה לי בית. באתי גרתי בחדר פה. 

גרתי בחדר הרבה זמן. ישבנו שנה וחצי. איה, בת שלי באה בחדר 

הזה. התחלתי לעבוד בשוק, לחזור. לאט לאט לאט לאט התחילו 

להתקשר אלי עוד פעם. כיביתי טלפונים. לא רציתי לדבר עם אף 

אחד. שלחו לי שוטרת בשם, לא שולי. ציונה. יש איזה חוקרת, 

קוראים לה שולי שמה. ממש רעה. ממש ממש רעה. עשתה עלי 

קומבינה. שלחה את ציונה אלי. באה ציונה אלי אומרת לי איאד, 

אני ממש אהבתי אותך וזה, נכנסת אלי ללב, היא זקנה כזאת, אבל 

בחורה, אם את מדברת איתה את רואה אותה בחורה טובה. לא 

רעה. דיברתי איתה אומרת לי איאד, אני אעזור לך עם התעודה. 

אמרתי לה ואללה, אני מודה לך. ממש מודה לך. אם תעזרי לי 

בזה, אני לא אשכח אותך כל החיים. את עוזרת לי במשהו שזה 

גדול. אמרה לי טוב. תשמע איאד. אני לוקחת לך תור עכשיו, 

יורד לחדר 4 במגרש הרוסים, יש שם איזה חוקר, שאתה  אתה 

נפגש איתו שמה, אתה יושב איתו ונסגר הסיפור. אמרתי ואללה 

ייקח אותי לעבוד  ייצא מניאק  עלא כיפכּ. למה לא. אבל שלא 

איתו, זה אני לא עושה. אומרת לי לא מה פתאום. הוא לא ידבר 

איתך על זה. לקחתי את הרגליים שלי והלכתי. 

ממהר,  ממש  ממהר,  אני  הזה.  ליום  שבוע  חיכיתי  ואללה 

על  לחצתי  ירדתי,  ואללה  שיגיע.  הזה  היום  את  רוצה  לחוץ, 

אותי  מכיר  שהוא  כאילו  איאד!  אהלן  נכנסתי.  שמה,  הכפתור 

הרבה שנים. מה נשמע! מה שלומך! אמרתי בסדר. אומר לי מה 

שמעתי, אתה רוצה תעודה כחולה? אמרתי כן. למה אתה צריך 

אותה? אמרתי מה למה אני צריך אותה, לחיות עם הילדים שלי 

ואשתי בירושלים, מה אני צריך אותה. לעשות פיגועים? אומר, 

שששש, מה אתה מדבר, ככה לא מתנהגים. אמרתי תשמע חביבי, 

אני באתי אליך פה, שלחה אותי ציונה. אם אתה יכול לעזור לי 

תעזור לי אם אתה לא יכול תגיד אני לא יכול. אומר לי תן לי 

מספר תעודת זהות שלך, תיק תיק תיק תיק מתקתק במחשב אומר 

ואי ואי ואי ואי, יש לך פה בעיה רצינית איאד. קשה לך. עכשיו, 

הייתי נקי! נקי! נקי לגמרי! אין עלי תיק אחד. אומר, יש לך בעיה 

פה, אבל אומר לי, אין בעיה איאד. נזיז אותה. אבל אנחנו רוצים 

ממך משהו. אמרתי לו מה אתה צריך. עכשיו הרגשתי שהוא, הוא 

רוצה להסביר לי שאני אעבוד איתו. היה לי הרגשה לבד. אמרתי 

לו, שתיזהר שלא תגיד לי לעבוד איתך. אני לא מהאנשים ההם. 

אומר לי לא, התחיל לשכנע אותי ולספר לי סיפורים, זה היה ככה 



־ 11 ־־ 10 ־

| יאפא. מן הנעשה בתוך בניין המושל הצבאי מוכרים רק תצלומים ייצוגיים, בעיקר שיחות מנומסות עם המושל. מן החקירות   32

ביטוי  רק  הוא  ירושלים  בשדרות  הצבאי  המושל  למשרדי  בכניסה  הארוך  התור  מצולם.  זכר  אין  בתושבים  הותירו  שאלה  והפגיעות 

מרחבי אחד לניהול הצבאי של העיר לאחר כיבושה. התווספו לו הפרדה בין גברים לנשים, ריכוז גברים במתחם מיוחד, מסדרי זיהוי, 

חסימת חנויות, פרישה של גדרות תיל לאורך המדרכות, תחימת אזורים, חלוקת )או מניעת( רישיונות והבחנה בין אזור אזרחי פתוח 

עסק  הערבית,  האוכלוסייה  ניהול  על  מופקד  והיה  הערבי  העיר  ראש  של  במשרדו  שהתמקם  הצבאי,  הממשל  סגור.  צבאי  לאזור 

למעשה בוויסות תנועתה במרחב הציבורי הפתוח שהיה כעת בשליטתם של האזרחים היהודים. הוויסות נועד למנוע מהם להשתתף 

כשחקנים שווים ליהודים בחלוקת המשאבים, הנכסים ויתר הטובין. בעודם נאבקים על השגת רישיון תנועה לצד אחד של העיר או 

נבזז או מחולק לאחרים. תנובה כבר משווקת את מוצריה במסעדה הפינתית. צלם לא צוין, ארכיון  יציאה מגטו עג'מי, רוב רכושם  על 

צה"ל ומערכת הביטחון, 1.5.1948

סמי אבו שחאדה: אני עכשיו אבוא לדבר על יפו 

עם תמונה של המושל הצבאי. אני רוצה לדבר על 

הצבאי,  המושל  בית  הצבאי.  המושל  של  התמונה 

במקום  פה  עומד  אני  יפו.  ירושלים.  שדרות  יפו, 

אבו  אסמאעיל  לו  קוראים  שלי  סבא  שלי.  סבא 

שחאדה, יפואי, בן 83. אני עבדתי מאוד קשה לנסות 

לשכנע אותו לבוא לדבר פה על התמונה ואיך הוא 

הצלחתי.  ולא  הצבאי,  הממשל  את  חווה  אישית 

אני אגיד לכם למה לא הצלחתי ואני אנסה לדבר 

על ממשל צבאי, זה סיפור אחד שהוא חווה אותו 

את  אספר  ואני  חשוב,  סיפור  הוא  ובעיניי  אישית 

הסיפור הזה עוד מעט. מנטלית — הבן–אדם הזה בן 

83 — הוא עדיין בתקופת הממשל הצבאי. זה ייראה 

לחלקנו ציני, לא משכנע, לא סביר, איפה הוא חי? 

תחילת  עד  ביפו  המשיך  הצבאי  הממשל  רשמית 

כל  נשארו  יותר,  הרבה  נשאר  זה  מעשית   ,1950

מיני אנשים של הממשל הצבאי, והיה קצין מודיעין 

של  הערבים  כל  את  שהכיר  ביפו  מפורסם  מאוד 

יפו וכל הערבים של יפו הכירו אותו, מרכוס קראו 

חשוב  כמישהו  קבוע,  באופן  בעבודה  שנשאר  לו, 

היה  הוא  עכשיו  שאם  בטוח  שלי  וסבא  בשב"כ. 

ואומר לכם מה היה אז, כשמדברים על  עומד פה 

48', הוא יוצא מפה לחקירת שב"כ. חקירות השב"כ 

לא  השישים,  ושנות  החמישים  שנות  עבר,  שהוא 

היו נעימות, והיה להם כל מיני תוצאות. היו שלוש 

תוצאות לחקירות האלה. כל פעם כשאיזשהו יישוב 

מתעוררת  לאומית  תנועה  קצת  מתאושש,  היה 

צריך  היה  התארגנות,  איזושהי  מקום,  באיזשהו 

מישהו לדוגמה לחקירה שהיה מת בה. ביפו, היה 

משרדי המושל הצבאי
סוציאליזציה למדינה ומנגנוני הכפפה — 1.4.2009

 2 0 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 13 ־־ 12 ־



־ 15 ־־ 14 ־

יושב  הוא  בביירות.  האמריקאית  מהאוניברסיטה 

קרה  מה  ולקוראיו  לעצמו  להסביר  מנסה  ב–49' 

 ,'50—'48 הזאת,  בתקופה  ביפו  ב–49'.  בפלסטין 

עוברים שלוש אסונות: האסון הראשון זה המלחמה 

זה  מה  גירוש.  יש  מלחמה,  יש  הצבאי.  והממשל 

הסביבה  כל  בבוקר,  מתעורר  מחר  אתה  גירוש? 

האנושית שלך לא קיימת יותר. אין, אין לא שכנים, 

במכולת  שמכר  זה  ולא  חברים  ולא  משפחה,  ולא 

מי  כל  את  גירשו  אחד.  אף  אתך,  שלמד  זה  ולא 

החדשה,  המדינה  הצבאי,  הממשל  מכיר.  שאתה 

החליטה שהיפואים או כל הפלסטינים גורשו למה 

הגירוש  במהלך  שלך  אח  אויב",  "מדינת  שנקרא 

אומר לך, אני הולך לנמל. אני תופס ספינה לעזה, 

תופס ספינה לביירות, הולך לביירות, אתה לא יודע 

בודק,  אתה  אם  לבדוק.  לך  אסור  הלך.  הוא  לאן 

יקרה  מה  תדע  לך  אויב,  מדינת  עם  קשר  יצרת 

אתך. הם לא מתו, אם היו מתים, אם זה היה אסון 

זה,  עם  לחיות  לומד  אתה  מתים,  והיו  יעני,  טבע 

עובר תהליך מסוים, לומד לחיות עם זה. אבל הם 

יודע מה קרה אתם. וכמובן  לא מתו. אתה גם לא 

שיש כאלה שנהרגו ויש כאלה שנפצעו, כמו שקורה 

לא  הזאת  במלחמה. אבל הקטע שאחרי המלחמה 

היתה פשרה פוליטית. מה החליט הממשל הצבאי 

יש  אחת,  לשכונה  הערבים  כל  את  להכניס  ביפו? 

עוד תמונה שהיא התמונה של הגטו, שהיא חשובה 

יפו?  של  הגטו  של  לתמונה  לעבור  אפשר  מאוד, 

קורה,  מה  עכשיו  תיל.  גדר  פה  יש  קיי.  או  הנה, 

למדו  יהודים  רק  מהשני,  אחד  לומדים  אדם  בני 

עם  עושה  אתה  מה  שלהם,  האירופי  מהניסיון 

האויב? מכניס אותו לגטו. תודות לציונות הכניסו 

עוד מילה לערבים, ללקסיקון. דרך אגב, מי שהולך 

היום לרמלה, עד היום, עומד ברחוב הראשי, שואל 

הערבים.  של  לשכונה  אותו  שולחים  הגטו,  איפה 

ב–2009, ביפו, הגטו הזה זה עג'מי. כל שכונת עג'מי 

גטו?  אומר  זה  מה  מה,  עכשיו  גטו.  להיות  הפכה 

סבא שלי לפני 48' עולה על מונית בכיכר השעון 

כל סוף שבוע, ואנחנו משפחה פשוטה, לא עשירה, 

הערים  אחת  היתה  היא  ביפו,  כסף  היה  פלאחים. 

התיכון.  הים  באזור  בכלל  כלכלית  מפותחות  הכי 

והיה, כל סוף שבוע, הוא אהב את ביירות, הוא היה 

עולה על מונית, מכיכר השעון לביירות, זה החיים 

שלו. או קיי? בא הממשל הצבאי, הם נכנסים לעיר, 

עכשיו, אוספים את כל האנשים, לא משנה איפה 

הם נשארו, מכניסים אותם לשכונה אחת, זה קורה. 

גדול  ל–48' השוד המזוין הכי  עזמי בשארה קורא 

של המאה ה–20. היתה מלחמה, גירשו את האנשים, 

הממשל  מתקופת  עדויות  המון  המון  יש  עכשיו 

נכנסים,  הצבאי על הגניבות של החיילים, אז הם 

ריקים, אחרי שגנבו  לבתים  נכנס  גדול מהם  חלק 

אחת,  בשכונה  אותם  שמו  האנשים,  את  הכניסו 

שמו גדר תיל מסביבם ופה היה חיילים עם כלבים, 

יהודים קראו לזה גטו, הערבים למדו את המילה, 

בן  לעצמכם  תארו  עכשיו,  מהגטו.  לצאת  בשביל 

עכשיו  צריך  ללבנון,  מונית  על  עולה  שהיה  אדם 

לבקש אישור עד לעג'מי בנמל, הרי נמל זה צפון 

מהמושל  אישור  צריך  בנמל  לעבוד  כדי  השכונה, 

שיש  איפה  ירושלים,  לשדרות  ללכת  כדי  הצבאי. 

קורה?  מה  עכשיו,  אישור.  צריך  הצבאי,  המושל 

המכה הראשונה לנו זה מלחמה, עם כל האסונות 

הטבעית  האנושית  הסביבה  מכל  הזאת  והפרדה 

ואז ממשל צבאי. מכה  לזה,  ומכניסים אותך  שלך 

שנייה, בצורה יהודית—דמוקרטית בשנת 1949 מגיע 

יהודי—דמוקרטי  הכי  החוק  זה  נפקדים.  נכסי  חוק 

צריך לארגן  הזה?  זה אמר החוק  מכיר. מה  שאני 

את השוד. יש המון רכוש חדש שנכנס בבת אחת, 

צריך לארגן אותו, לעשות את זה חוקי. אז המדינה 

מה  כל  את  לספור  שלה  הפקידים  כל  את  שולחת 

הספירה,  בעת  ברכושו  נמצא  שלא  מי  כל  שיש, 

אם הוא לא היה יהודי, לא כתוב "אם הוא לא היה 

יהודי", אבל ככה זה עבד. אנחנו, משפחתנו, אבו 

שחאדה, היה לנו רכוש איפה שהיום משרד הרישוי 

לא  לעג'מי.  עברנו  האזור.  היה  שמה  חולון,  של 

היינו בזמן הספירה, מה נעשה? היינו תחת ממשל 

צבאי. ואז, פה מגיעה המכה שנייה, כמעט, כמעט 

את  איבדו  מעורבות  בערים  שהיו  הערבים  כל 

הרכוש שלהם. מה, מה זה משמעותו? אני עשיתי 

ראיונות עם המון אנשים שנשארו ביפו אחרי 48', 

אדם  בן  עם  ישבתי  אני  קשים,  הכי  הדברים  אחד 

את מחמוד סבאע', תחילת שנות החמישים. כולם 

לא  אה,  פשוט,  בן–אדם  הסיפור.  את  מכירים 

משנה, מת בחקירה, כולם יודעים את הסיפור. היו 

כאלה שיוצאים או נכים או משוגעים, לא עומדים 

בלחץ. והיו כאלה שנשארים מאוימים, פוחדים כל 

החיים שלהם, זה סבא שלי, ועד היום הוא משוכנע 

קצת  לכם  פה, מספר  עומד  עכשיו  היה  הוא  שאם 

על המושל הצבאי, מה הוא עבר בבית הזה, מפה 

יוכל  לא  הוא  שלו  בגיל  שב"כ,  לחקירת  יוצאים 

לסבול את זה.

דוברת מהקהל: אפשר רק שאלה קטנה, החקירות 

היו פה?

גם  היו  במשטרה,  רק  לא  שחאדה:  אבו  סמי 

חקירות בבתים של המנהיגים הכי חשובים מבחינה 

היה  עדיין  ג'דאי  פח'רי  יעני,  ופוליטית,  לאומית 

של  הראשונים  מהמייסדים  חשוב,  רוקח,  בחיים, 

ואחת  החמישים.  שנות  תחילת  אלבלד,  אבנאא 

של  מרקחת  בבית  שלי  סבא  את  חקרו  החקירות 

פח'רי ג'דאי, כדי לשכנע אותו שפח'רי ג'דאי עובד 

עם המודיעין הישראלי. אז חלק מהחקירות נעשו 

בבתים של אנשים חשובים, חלק נעשו במשטרה, 

וגם בבתי הכלא.

מה  להגיד  בתמונה  משתמש  רק  אני  עכשיו, 

היה, איך אני רואה משמעותו של הממשל הצבאי. 

אני אספר סיפור אחד על תקופת הממשל הצבאי 

שקרא  למה  קוראים  פלסטינים  שלי.  סבא  עם 

בשפה,  הזאת  המילה  אסון.  שזה  ה,  בֵּ נַכְּ ב–48' 

הנכבה, בדרך כלל משתמשים בה כשיש אסון טבע, 

את  עברה  לא  והיא  בשימוש  נמצאת  עדיין  והיא 

כל הערבים  המילה שואה,  גלגולי הלשון שעברה 

לא  זה  כבד,  אסון  כשיש  נכבה  במילה  משתמשים 

גם  אבל  טבע,  אסונות  בעיקר  טבע,  אסונות  רק 

בנים  ארבעה  מאבדת  וחלילה  חס  משפחה  אם 

עברה  הזאת  שהמשפחה  אומרים  דרכים,  בתאונת 

מה  את  לתאר  נכבה  המושג  את  שטבע  מי  נכבה. 

שקרה בפלסטין 48' לא היה פלסטיני, זה היה הוגה 

זריק,  קונסטנטין  פרופ'  פאן–ערבי,  לבנוני,  דעות 

]בעמוד הקודם[

מלאכה  בעלי  מכבר  לא  עד  עבדו  זו  מרווחת  סדנאות  בשדרת  יאפא.   |  184

חומרי  מכשירים,  מכונות,  גם  מאחוריהם  השאירו  הם  גורשו  כשהם  ערביים. 

להשביח  כדי  השנים  עם  מפתחים  מלאכה  שבעלי  ייחודים  עבודה  וכלי  גלם 

את עבודתם. גדרות תיל אלה מסמנות את הגבול של גטו עג'מי שאותו אסור 

היה לערבים לחצות. קביעת גדר התיל באמצע הרחוב אפשרה גם להפריד את 

ביהודים מסתובבים  לצפות  יכלו  להנכיח את ההפרדה. הערבים  וגם  הערבים 

"בחופשיות", בעוד שהיהודים יכלו לצפות בערבים בתוך כלוב. כדי לשמר את 

לארגן  כדי  הגדר.  צידי  שני  בין  גם  בחופשיות  שנעו  יהודים  היו  הזו  ההפרדה 

מקום  ולפנות  יותר  בה  לראות  רוצים  שלא  מה  את  למחוק  העיר,  את  מחדש 

לחדש, לפתור מצוקות של פליטים פלסטינים שעכשיו הפכו לאוכלוסייה שגם 

נעזר המושל  יהודים,  יחד עם צרכיהם של אלפי מהגרים  צריך לדאוג  לצרכיה 

המאמצים  עיקר  מאחוריהם.  השאירו  שהערבים  הרב  בשפע  ופיקודיו  הצבאי 

בתקופה זו הופנו לטיפול בצרכים הדחופים, אולם זמינות הציוד וחומרי הגלם 

אפשרה להשקיע גם מעט זמן בציור שלטים סמכותיים, כגון "יציאה", "כניסה" 

מי  ברור  ושיהיה  בעיר  השליטה  את  להפגין  יהיה  שאפשר  כדי  "חניה",  או 

כל הידע המקצועי שנדרש  קובע בה את הסדרים. עד שהחיילים ישתלטו על 

להפעלת הסדנאות, הם נאלצו להיעזר בבעלי מקצוע מבין הפלסטינים. האם 

הפועל הפלסטיני שיושב כעת מחוץ לסדנה נהנה מהפסקה בתוך יום העבודה 

או שמא מעת לעת ההתייעצויות והפעילויות בסדנה נושאות אופי חסוי והוא 

מתבקש לצאת החוצה עד שייתבקש לשוב? הכיתוב הרשמי לא מסייע לברר 

את העניין והוא מציין רק "ערבי עם חיילת העומדת על המשמר". צלם לא צוין, 

ארכיון צה"ל ומערכת הביטחון )שירות מפות ותצלומים(, 5.10.1948



־ 17 ־־ 16 ־

הטיילת  במנשיה,  אמידה,  ממשפחה  שהיה  אחד 

של היום, היה להם המון רכוש. טוב, הערבים, כדי 

להסתגל לחיים, צריכים לצאת לעבוד בתל–אביב. 

אצל היהודים, בטח. ואז הוא אומר לי, אני הייתי 

צריך לעבוד אצל היהודים? הם היו עובדים אצלנו 

היהודים?  אצל  לעבוד  צריך  הייתי  אני  במנשיה! 

לא  הרב,  הרכוש  שהופקע,  הרכוש  עבור  עכשיו, 

מנשיה  את  שמחקו  עד  לי,  אומר  הוא  ואז  פוצו. 

טוטלית בשנות השישים הבן–אדם פסיכולוגית לא 

חוק  זה  שנייה  מכה  אז  צפונה.  לצאת  מסוגל  היה 

וזה ממש  נכסי נפקדים. עכשיו הנכבה השלישית, 

ה"דו–  זה  ליהודים,  לא  בעיקר  להגיד,  נעים  לא 

קיום".

מהקהל: המה?

סמי אבו שחאדה: הדו–קיום! הרי לא היו תנועות 

את  לאסוף  שרצו  פלסטיניות  פוליטיות  חברתיות 

היהודים מכל העולם ולחיות איתם יחד. לא היה, זה 

לא התהליך. איך זה קורה? יש מלחמה. מגרשים. 

למדינה,  אותו  מעבירים  הרכוש,  את  מפקיעים 

פה,  שנשארים  אלה  גם  מחו"ל,  יהודים  ומביאים 

מחלקים,  הזה,  הרכוש  את  מחלקים  ומחלקים, 

מחלקים, לא מחזירים, ביפו, הרי, המדינה לא היתה 

היהודים,  אליה,  לכמות המהגרים שהגיעה  מוכנה 

יפו. עכשיו, תאר לעצמך  אז מה עשו? חילקו את 

החדשים  למהגרים  הלכו  מיפו  פלסטינים  אנשים 

שגרים בבתים שלהם לבקש שמיכה, כרית, אלבום 

את  עברו  כולם  כמעט  הבית,  של  חוזה  תמונות, 

לפעמים  שלו.  המזל  עם  אחד  כל  הזה,  התהליך 

היה בנאדם מאוד נדיב, יצא נתן לו כרית ושמיכה 

מהבית, לפעמים, לפעמים הביא את המושל הצבאי. 

מה שיותר גרוע, בנאדם היה צריך לעבור כל יום 

יוצא מעג'מי, עובר  יום, אתה  ליד הבית שלו, כל 

ליד הארמון של המשפחה שלך בשדרות ירושלים, 

גדול  חלק  לעבוד.  הולך  אחרים,  אנשים  פה  גרים 

מהיפואים עבדו ברכוש שלהם, הם היו הכי טובים, 

תחשבו אתם, מבחינת ממשל צבאי, כמו סבא שלי, 

הוא ידע הכי טוב איך עובדים בפרדס שלו, אז הוא 

עבד בפרדס שלהם, תחת הממשל הצבאי בלי כסף. 

לא  לפעמים  ירקות,  נותנים  היו  לחם,  נותנים  היו 

שנשארו  אלה  את  ניצלו  הם  אבל  כלום,  נותנים 

תחת הממשל הצבאי לעבוד, חלק גדול מהם ברכוש 

כעובד  שלך  אבא  של  במפעל  תעבוד  בוא  שלהם. 

וזהו. עכשיו, הדו–קיום איך הוא פועל? מחלקים את 

הרכוש ואז זה לא מספיק, ואז נכנסים לתוך שכונת 

הפלסטינים  הפליטים  את  שריכזו  איפה  עג'מי, 

שנשארו. אבל הבתים ביפו לא מספיקים, ואז בתוך 

חדר  נותנים  בית,  אותו  את  מחלקים  דירה  אותה 

אחד  וחדר  למרוקאים  אחד  חדר  לבולגרים,  אחד 

למשפחה הערבית. עכשיו, זה לא הדור שלי, שאני 

רגיל להיות בשוליים ושהמדינה יהודית—דמוקרטית, 

ויודע עברית יותר טוב מערבית והתרגלתי אליכם 

זה הדור של סבא שלי, שגירשו  ונעים.  והכל טוב 

חלק  רצחו  מכיר,  שהוא  מי  כל  שלו,  ההורים  את 

מהם, הוא קבר חלק מהאנשים, הפקיעו את הרכוש, 

הבית.  לתוך  האויב  את  לו  הביאו  לזה  בנוסף  ואז 

עכשיו הוא צריך לחיות עם האויב בתוך הבית, בלי 

שפה משותפת, בלי שום רקע משותף, עם שנאה, 

כל  יש  מאז  המלחמה,  נגמרה  לא  ב–48'  עכשיו, 

יכולה ללמד דבר על המתרחש כמה מטרים ממה שנלכד במסגרת  אינה  יושבי בתי קפה  נינוחות בקרב  רוב,  | עכא/עכו. על–פי   55

התמונה. השתקמותה של העיר מהטלטלה הגדולה שידעה לאחר שנעשתה לעיר מעבר לאלפי פליטים ובעקבות התפשטות מגפת 

הטיפוס בגבולותיה היתה איטית למדי. נעיצת הדגל בחזית בית הקפה עשויה להיות חלק מהחתירה לייצב את חיי העיר ולהסתגל 

למצב החדש. חוק הדגל שנחקק חמישה חודשים קודם לכן קבע היכן ומתי יונף הדגל ואסר על שימוש מסחרי בדגל, אבל לא חייב 

את או אסר את הנפתו מחוץ למוסדות הרשמיים. גם אם קשה לדעת אם בעל בית הקפה חויב להניף את הדגל או נקט יוזמה פרטית, 

נראה שנוכחות הדגל לא הרתיעה את המקומיים, שהמשיכו להתקבץ על כיסאות הקש במרפסת שבחזית בית הקפה. צלם: פריץ כהן, 

לשכת העיתונות הממשלתית, 1.10.1949



־ 19 ־־ 18 ־

חברים, יושבים מתמסטלים. לכן הם היו, עשו את 

קש  מכיסאות  עברו  הם  הקפה,  בתי  הכיסאות של 

אומר  הוא  יושב,  הוא  ואז  ממתכת.  לכיסאות  ועץ 

טוב,  רואה  שהוא  בטוח  לא  שיכור,  חצי  היה  לי, 

העספור הזה היה, הוא שמע שהם כבר זרקו אותו 

בחצי  קפה,  לבית  נכנס  נכנס.  הוא  מהמשטרה, 

מהשכרות שלו נזכר במכנסיים, אז הוא אומר לי לא 

יודע, אני קמתי מייד, לקחתי כיסא, רצתי לעספור, 

התחלתי להרביץ לו בראש. איפה המכנסיים יא בן 

זונה! איפה המכנסיים קוס אמכּ! עכשיו כולם, הוא 

היה בהיסטריה, אנשים פחדו להפריד, כיסא מתכת, 

הוא נראה משוגע, פוצץ אותו, באמת, לקח לו איזה 

לעזוב  שיוכל  בכיסא  בו  לדפוק  דקות  חמש-עשר 

וזהו, עזב אותו, עשה לו פצעים בכל הגוף,  אותו, 

אבל,  הוא,  אותו,  החזירו  הביתה,  אותו  לקחו  ואז 

דרך אגב, הוא עד עכשיו לא סולח לו לעספור.

הזמן מלחמות, וזה נשאר עשרות שנים. ב–56' הם 

כובשים את עזה, יכול להיות שאח שלו בעזה, ואז, 

זה שלובש מדים, שיוצא אצלו מהבית, עם המדים, 

אותו  הדו–קיום.  זה  וחוזר,  בעזה  להילחם  הולך 

דבר 67', אותו דבר כל מלחמות הגבול לפני 67', 

ומלחמת  ו–73'  ל–73'   '67 בין  הקטנות  המלחמות 

לבנון. אחרי מלחמת לבנון יפו היתה כל כך גרועה 

לעזוב.  התחילו  בה,  להישאר  רצו  לא  שהיהודים 

שלוש  הדו–קיום.  היתה  השלישית  המכה  אבל 

המכות האלה הביאו את רוב האוכלוסייה הגברית 

ביפו, הערבים, לדיכאון קליני שהביא אותם להיות 

או מכורים לאופיום, אם זה היה סמים, הרבה היו 

אלכוהוליסטים, ועכשיו אני אספר לכם סיפור על 

אלכוהוליסטים. סיפור עם הממשל הצבאי. אפשר 

להחזיר לבית המושל? בשנת 1947 אחד העשירים 

הפרדסים  מבעלי  אחד  אנדראוס,  אמין  יפו,  של 

הגדולים, נתקע, יש לו בעיה בבאר, המשאבות לא 

עובדות, מגיע למפעל שסבא שלי התחיל לעבוד בו 

מים  ולהוציא  ובארות  מים  ולמד את המקצוע של 

מבארות ומשאבות וככה, אבל זה עונה של תפוזים, 

אמין  בלחץ.  המפעל  תפוזים,  עונת  לפני  קצת 

אותי,  תצילו  טובה,  תעשה  לחוץ.  מגיע  אנדראוס 

הפרדס, צריך להשקות, אז אומר לו הבעלים, קח 

את אסמאעיל. אסמאעיל זה סבא שלי. היה אז בן 

21. בקיצור, הם עולים על הג'יפ. עכשיו, בשבילו, 

היו  כולם  אנדראוס,  אמין  של  הג'יפ  על  לעלות 

כשלעצמו  זה  אנדראוס,  אמין  על  ברחוב  מדברים 

חוויה גדולה. הוא אומר לו תשמע, אם אתה מסדר 

אומר,  שלי  סבא  חליפה.  לך  תופר  אני  זה,  את 

מים.  יש  מסדר,  ימים,  זה שלושה  על  עבד  בסדר. 

כמובן, כמו בסרטים, באמת עשו חגיגה, יצא מים 

ואז תפוזים, חגגו! בחזרה, סבא שלי אומר לאמין 

לו  אומר  הוא  משהו,  לי  הבטחת  אתה  אנדראוס, 

מה? מה הבטחתי לך? הוא אומר לו, חליפה. אומר 

לו בסדר, אמין אנדראוס מה אכפת לו חליפה? הוא 

מיליונר! אומר לאן אתה רוצה חליפה? סבא שלי 

היה, איך שאומרים, הוא אף פעם לא היה שם, אצל 

היבואנים  הם  בוסטרוס.  ברחוב  פלאחה  משפחת 

הכי חשובים לבד יקר. אמר לו סבא שלי, קח אותי 

בעל  ראה  נכנסו.  המקום.  על  שמע  לבוסטרוס. 

המקום את את סבא שלי, התפלא שהוא בכלל נכנס 

לשם, ואז הוא אומר לו, מה אתה רוצה? הוא אומר 

לו, חליפה. ואז אמין אנדראוס אומר לו, תתפור לו 

מה שהוא רוצה.. הוא שמע שיש איזשהו בד קשמיר 

ואמין אנדראוס אומר  והוא רצה,  והוא רצה,  יקר, 

תתפור לו, בסדר, אני משלם. זה היה חוויה כל כך 

הולך,  היה  הוא  למדוד  שבשביל  בשבילו,  חשובה 

וחוזר,  עושה מקלחת בבית, הוא היה עובד רחוק, 

עם  לחזור  כדי  עכשיו,  מדד.  פעמים  כמה  מודד, 

החליפה הביתה, מההתרגשות, לא רצה לקמט אותה 

שתיים-שלוש  משהו  ככה,  אותה  נשא  באוטובוס, 

קילומטר, עד הבית. תלה אותה, התחתן בה ב–48' 

המזוין,  השוד  בגלל  ב–49',  המלחמה.  לפני  קצת 

היה נוֹהַג בממשל הצבאי ביפו שעושים חיפושים, 

כמה  מגיעים  מאיפה.  מה  גנב  מי  מחפשים  באים 

חבר'ה של הממשל הצבאי, ביניהם משת"פ ערבי 

ממשפחת עספור. רואה את החליפה, ברור לו שעני 

כזה לא יכול להיות עם חליפה קשמיר. אומר לו: 

אסמעיל, מאיפה הבאת את זה? מאיפה גנבת? ואז 

הוא כמובן בגלל כל הפחד והרתיעה מתחיל להתנצל 

ולבכות, ולא גנבתי, ולהישבע מה, אמין אנדראוס 

במקרה  אנדראוס  אמין  בסדר.  לו  אמר  לי,  תפר 

נשאר ביפו, אמר לו נביא אותו, נראה. לקח אותו 

לתחנה, התחנה היתה על רחוב יפת, חוקרים אותו, 

נכון,  אומר  אנדראוס,  אמין  את  מביאים  שלו,  זה 

מכיר אותו, תפרתי, ואז מוסרים לו רק את הז'קט 

של החליפה. אז הוא ממש נעלב, איפה המכנסיים? 

אז העספור הזה צועק עליו לך הביתה, כשנמצא את 

המכנסיים נחזיר לך, הלכו לאיבוד! הלכו לאיבוד ־ 

הלכו לאיבוד, בסדר, מה הוא יגיד לממשל הצבאי? 

הלכו לאיבוד. לקח את המעיל חזר הביתה אבל הוא 

לא שכח את זה, לא היה מסוגל לצאת מזה, כמובן 

דיכאון  של  התהליך  את  שעברו  אלה  מכל  כחלק 

ושותה.  בנמל  עובד  היה  שותה.  היה  הוא  קליני, 

בתחילת שנות החמישים, 53-4' זורקים את עספור 

מהמשטרה, הוא יושב בבית קפה. עכשיו, הגברים 

היו כל כך מתוסכלים שהיה נוהג שכולם יושבים, 

מתמסטלים ומרביצים אחד לשני, ולמחרת הם שוב 



־ 21 ־־ 20 ־

ונתנה להם את החדרים האלה
ארכיטקטורה של נישול — 20.5.2009

תמונות,  שתי  על  אדבר  אני  אבריק:  פאתינה 

אחת ממכּר ואחת מתרשיחא, ואנסה להראות דרך 

של  שונים  בכלים  השתמשו  איך  הזאת  הבחירה 

את  לשמר  כדי  כיבוש,  של  ככלים  הארכיטקטורה 

הכיבוש, להעצים את הכיבוש, ואז אדון בזה בסוגיית 

הזמני–קבוע של זה. אני אתחיל בתמונה 96, ממכּר. 

אני אגיד בקצרה. זה מתואר, אריאלה כתבה את זה, 

הפליטים  התיישבו  במכר  בקצרה.  אגיד  אני  אבל 

למכר,  ובאו  האזור  מכל  שברחו  פליטים  שנתיים, 

רואים  שכאן  מה  הסמוכים.  מהאזורים  במיוחד 

בתמונה, אוביקטים חלולים, זרים, אוביקטים בקנה 

מידה של 4 על 4. חדר כזה, שדווקא המדינה בנתה, 

אבל בנתה לסוג פליטים מסוימים. 

אלה חדרים של פליטים ממנשיית עכא. בחרו 

דווקא את הפליטים האלה לשכן בחדרים האלה כי 

היו יחסים בין פליטי מנשיית עכא לבין התושבים 

של קיבוץ עין המפרץ בקריות. בקיבוץ עין המפרץ 

חיו יהודים מגרמניה שהגיעו לכאן בין השנים 1929 

הדוקים  יחסים  היו  המנדט  ובתקופת   ,1939 לשנת 

הגרמנים,  אז  עכא.  ממנשיית  האנשים  לבין  בינם 

תשמעו,  ואמרו  למדינה  באו  הגרמנים,  היהודים 

להם  תתנו  אל  טובה,  כך  כל  חברות  בינינו  היתה 

לגור סתם בין האנשים בלי כלום שם, אז המדינה 

איך  נראה  טוב,  ואמרה  הזו,  לקחה את ההזדמנות 

נבנה להם ארכיטקטורה חדשה שתקבע את מצבם 

ונתנה להם את החדרים האלה. בתוך כל חדר כזה, 

בגודל 4 על 4, גרה משפחה שלמה.

אבו  ח'דר  לו  קוראים  בתמונה  שעומד  האיש 

96 | אל–מכר. באל–מכר, ג'דידה, שעב, ואדי אל–חמאם ועכברה מספר התושבים דווקא גדל בשל נוכחותם 

זמני. ברקע אפשר לראות את בתי הכפר המקוריים. הפליטים  פנימיים שמצאו בהם מחסה  של פליטים 

רצו לחזור לבתיהם. בהחזרתם היה משהו מאיים — האפשרות שהגלגל יחזור לאחור ולו במעט. כדי למנוע 

לכפריהם. משמאל,  לשוב  על תביעה עתידית  ויתור  על מסמך  לחתום  נתבעו  הזה, הם  מהם את החלום 

שהורשו  פליטים  משפחות  עבור  פרטי,  יזם  באמצעות  המדינה,  על–ידי  שנבנו  הבתים  עשרת  מתוך  כמה 

להתגורר בהם רק אם יגיעו ל"הסדר" עם המדינה. הסדרת מעמדם של הפליטים הפנימיים בכפרים שלא 

היו שלהם היתה חלק ממדיניות כוללת. צלם: פריץ כהן, לשכת העיתונות הממשלתית, 10.3.1950

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 23 ־־ 22 ־

לא מזיזה אותם מכאן והיא כבר עושה להם, כאילו 

נותנת להם אדמות מסביב, שהם אדמות בכלל של 

למנשיית  שבו  שלא  הזמן  עם  מאלמכר.  הפליטים 

כל  אותם.  לספק  יכול  לא  הזה  שהחדר  ראו  עכא 

הפונקציות, הפרטיות והציבוריות, הצטופפו באותו 

חדר של 4 על 4. זה משפחה שלמה. עשר נפשות. 

זה משפחות גדולות. החדרים האלה הרי היו הרס 

כל  ונגד  משפחתיים  הפנים  הקשרים  של  טוטלי 

הם  אז  הפלסטינים.  של  התרבותיות  המוסכמות 

התחילו לבנות לעצמם ליד את הפח הזה, ושמו שם 

בעיקר את המטבח והשירותים.

המודל הארכיטקטוני הזה שבנו כאן באלמכר 

הוא בעצם מודל שלפיו בנו גם במחנות הפליטים 

 .1950-51 שנים,  באותן  בדיוק  המערבית,  בגדה 

מי  ובאלמכר  אונר"א  היתה  במחנות,  שם,  היזם 

שנבּ. הוא נפטר כבר. חמש משפחות גרו בחדרים 

האלו. שאר המשפחות ממנשיית עכא ברחו ללבנון. 

קטנה,  משפחה  שהיתה  שנבּ,  אבו  הם  המשפחות 

דולי  משפחת  זלאם,  אבו  משפחת  יאסין,  משפחת 

נמצאים  עדיין  האלו  החדרים  חמאדון.  ומשפחת 

באלמכר. מה שעשתה המדינה, בהתחלה בנתה את 

החדרים, אחרי זה, כעבור שנתיים, המדינה רצתה 

את  רצתה  עכא,  מנשיית  של  המרחב  את  לפנות 

המרחב  את  לחבר  כדי  עכא  מנשיית  של  האדמות 

של עכו הישנה עם עכו החדשה, אז נתנה טאבו של 

להם,  ואמרה  כזו  משפחה  לכל  מ"ר   400 עד   350

אתם עכשיו יכולים לבנות.

ליד החדרים האלו אפשר לראות תוספות מפח. 

הפליטים האלו חשבו שהם באים למכר באופן זמני, 

שהמדינה  ראו  הם  הזמן  עם  למנשיה.  שיחזרו  עד 

התיישבו  שבהם  הכפרים  את  מתאר  הקבוע  הרשמי  הכיתוב  תרשיחא.   |  94

מדיניות.  של  תוצר  ולא  שלהם  תכונה  זו  היתה  כאילו  כ"נטושים",  המהגרים 

אלא שבמקרה של תרשיחא תיאור זה הנו שגוי מסיבה נוספת — חלק מתושבי 

לגור  מרומניה  עולים  הביאה  כשהמדינה  במקום  להתגורר  המשיכו  תרשיחא 

ריכזו  מבתיהם,  אותם  הוציאו  כיצד  מתארות  התושבים  של  עדויות  בבתיהם. 

למהגרים  שמסרו  בשעה  משם  לצאת  עליהם  ואסרו  אחד  באזור  כולם  את 

מן  גם  אלא  הבתים,  מן  רק  נהנו  לא  החדשים  המהגרים  בתיהם.  את  היהודים 

תושבי  את  ששירתו  ומוסכים  מסגריות  נגריות,  שכללה  המסחרית  התשתית 

האזור כולו מעכו ועד צפת. כך יכלו הפועלים החדשים לצאת בבגדי חג לציין 

את חג הפועלים, בעוד שהערבים הוכפפו לשלטון צבאי שהטיל הגבלות קשות 

יותר  בתיהם,  את  וימכרו  תרשיחא  את  יעזבו  כשהמהגרים  לימים,  חייהם.  על 

לערבים לקנות אותם מהם. צלם: זולטן קלוגר, לשכת העיתונות הממשלתית, 1.5.1949

באזור תחום  קובצו  בכפר  תרשיחא. המעטים מערביי תרשיחא שנותרו   |  95

יהודים.  מהגרים  של  לבתים  נעשו  בתיהם  מרבית  צבאי.  לממשל  והוכפפו 

כשהותר להם להסתובב במרחב הפומבי, הם יכלו לקרוא בשפתם שהם חיים 

ולביסוסה של  "לבנייתה  כלשון השלט:  סוציאליסטית שפניה לשלום,  בחברה 

תנועה סוציאליסטית בימינו בישראל, לשלום". לדוברי העברית הספיקו מילות 

קוד כדי להעביר את המסר: "חברה סוציאליסטית, בימינו, בישראל, לשלום". 

הפועלים  בחג  בעצמם  שלטים  לשאת  הורשו  אף  הערבים  הערים  מן  בחלק 

העבודה.  בתחום  לשוויון  אוניברסליסטיות  תביעות  באמצעותם   ולהשמיע 

צלם: זולטן קלוגר, לשכת העיתונות הממשלתית, 1.5.1949 



־ 25 ־־ 24 ־

מעניין  אז  המדינה.  היתה  האוביקטים  את  שבנה 

את  ונתנה  הזה  הפרויקט  את  יזמה  המדינה  אם 

התוכניות לאונר"א לשיכון הפליטים בגדה ואמרה 

להם שזה פתרון טוב, או שדווקא אונר"א סיפקה 

את התוכניות שלה למדינה. 

את  שנראה  כדי  לתרשיחא,  אעבור  אני  אז  טוב. 

 95-94 תמונות  שם.  שנוצרה  הארכיטקטורה 

את  בעצם  רואים  אנחנו  האלה  התמונות  בשתי 

היום,  עד  הזה  המקום  בתרשיחא  המקום.  אותו 

ישר כשראיתי  גראג'.  גראג', אזור  נקרא,  זה  ככה 

הלכתי  אבל  הזה,  האזור  את  זיהיתי  התמונה  את 

אזור שאני מכירה.  אותו  לוודא שזה  כדי  ושאלתי 

אזור הגראג'. המקום הזה שימש לתחנה הראשית 

של אוטובוסים של כל האזור, של כל הכפרים. אחרי 

הפליטים  להעברת  שימשו  האלו  האוטובוסים  זה 

ללבנון וסוריה.

וגם כאן אפשר לשאול על הזמניות והקביעות. 

אני  הארכיטקטורה.  בתוך  קבוע  ומה  זמני  זה  מה 

זה  את  ואז אעלה  על המרחב הפרטי  קודם אדבר 

כמו שגם  הציבורי. הבתים האלה שימשו,  למרחב 

כתוב כאן, לרומנים שהמדינה שיכנה אותם בתוך 

לסוריה  ברחו  חלק  עצמם.  הפליטים  של  הבתים 

שברח  מי  כיסרא.  הסמוך  בכפר  וחלק  ללבנון  או 

לכיסרא היה אחרי חודשים יכול לחזור, ומי שברח 

ללבנון או סוריה איבד את הבית. בתרשיחא 5,500 

היו   5,000 איש.   5,500  .1948 בשנת  חיו  איש 

נוצרים. בעת האסון, הבישוף,  היו  מוסלמים, 500 

הכומר הנוצרי בתרשיחא, בעזרה של הוותיקן, הגן 

ושמר עליהם בתוך הכפר,  על התושבים הנוצרים 

כשהמדינה  זה,  אחרי  הלכו.  שהמוסלמים  בעוד 

לקחה את האדמות, אדמות הנפקדים, היא חילקה 

היא  אותן.  למכור  והתחילה  האדמות  את  מחדש 

ובמקומות  שם  יגורו  כן  שנוצרים  העדיפה  דווקא 

המדינה  בחסות  וככה  לנוצרים,  יותר  מכרה  האלו 

השתנה כל האיזון הדמוגרפי.

אחרי שגירשו את הפלסטינים, באו הרומנים. 

1958. לתרשיחא הביאו  גרו בבתים האלה עד  הם 

את  מה,  אלא  זמן,  באותו  ורומנים  מרוקאים 

המרוקאים שמים, יש מגרש כדורגל גדול, ושם בנו 

וכשהרומנים  המרוקאים,  את  ושמו  המעברות  את 

עזבו, בגלל שמעמדם השתפר, שיכנו את המרוקאים 

את  בונים  זה  אחרי  השאירו.  שהרומנים  בבתים 

מעלות–תרשיחא ואז מעבירים את המרוקאים לשם 

ומתחילים למכור את הבתים, לחלק אותם חלוקה 

מחדש.

לגבי המרחב הזה, אפשר לראות כאן אנשים 

והילדים  זרה.  מערבית  בטיילת  כמו  מטיילים, 

עליהם  מסתכלים  תרשיחא,  של  הילדים  האלה, 

ילדה,  עם  ואישה  גבר  זר.  משהו  בשבילם  וזה 

שמסתובבים במרחב כאילו זה שלהם. 

ילדים  הארבעה  את  מזהה  את  אזולאי:  אריאלה 

כפלסטינים?

שהם  בהתחלה  חשבתי  אני  אבריק:  פאתינה 

רומנים. שאלתי ואמרו לי לא. אלו מתרשיחא. אלו 

לא רומנים. זה בלבל אותי. אני באתי בגישה שאלה 

רומנים. אמרו לי לא. אמרו לי 100% הם מתרשיחא. 

אני יכולה גם לשאול על השמות. 

ולא מצאו אף אחד שיחלץ אותם. האנשים עזבו. נבהלו ועזבו. לא 

היה מי שיטפל בפצועים. חלק מהפצועים הצליחו לעזוב. אנחנו 

לא ראינו את היהודים. המטוסים הם שגירשו אותנו. ברחנו אחרי 

ההפצצה הראשונה על תרשיחא. כשהחלטנו לעזוב היו לי הרבה 

לקחנו  לא  בסוף  אתי.  לקחת  רוצה  אני  מה  ידעתי  ולא  דברים 

כלום, הכי חשוב שנשארנו בחיים. אמא שלי הכינה אוכל, לקחה 

את שקית הלבּנה וצנצנת הגבינה, שמה אותם בשק, לקחה זעתר 

ולחם, ואנחנו נשאנו כרים ושמיכות. הכפר כולו עזב.

היא  בתרשיחא.  שנשארו  מהזקנים  היתה  אמי  אם  סבתי 

שמרה על הבתים של הבן שלה ועל הבית של עצמה. היא נכנסה 

לי  יש  הזקנה.  לעזוב,  יכלה  לא  שבור.  בו  וראתה שהכל  לבית, 

אמר  הוא  עשר.  בן  ילד  היה  נמר.  כמו  שהיה  סובחי,  בשם  אח 

לאמא שלי שהוא רוצה ללכת לתרשיחא לראות את הבית. אמא 

שלי אמרה לו, היהודים יהרגו אותך, אבל הוא לא שמע בקולה 

והלך הביתה וראה את סבתא שלי, וכשחזר לבקיעה אמר לאמא, 

תחזרו לתרשיחא. סבתא אומרת שהרבה אנשים חזרו, והם גרים 

כי  בכנסייה. אחרי חודש חזרנו. הסתננו לכפר. הסתננו בחושך 

בלילה היהודים לא הסתובבו. כל הכפר הסתנן באופן הזה, אחד 

סיפר לשני וכך האנשים חזרו.

על  השתלטו  הם  מאירופה.  רומנים  לנו  הביאו  כשחזרנו 

ידעו  לא  אותם. האנשים האלה שבאו  עזבו  הבתים שתושביהם 

כלום. היתה אחת בשם מלכה שגרה לידינו, היא ילדה בת וקראה 

לה פרידה ואני ילדתי בן וקראתי לו ג'ורג'. מלכה ובעלה כל הזמן 

רבו. כל יום היה שובר לה את הבית. היא היתה באה אלינו כדי 

אנשים שחזרו  יש  כמונו.  טוב  ערבית  לדבר  ולמדה  לה  שנעזור 

חזרו  מֻעין  משפחת  למשל  רומנים,  בהם  ומצאו  שלהם  לבתים 

ומצאו רומנים גרים בבית שלהם. הם לא עשו בעיות אבל הרגשנו 

ומפריעים לחיים שלנו. השלטונות צחקו  שהם מטרידים אותנו 

עליהם. אמרו להם שהארץ הזאת מלאה זהב, רק תבואו.

נולדה בתרשיחא בשנת  סועאד חדאד 

יות  1931. במסגרת פרויקט העדו

ג'ריס  ן  י רנ ינה אותה  זוכרות ראי של 

 2005 בביתה בתרשיחא, בשנת 

כשעזבנו, רק הנשים השגיחו על הילדים. הגברים לא עשו כלום. 

יום  אחרי  יום  כוח,  להן  שהיה  ממה  יותר  בבתים  טפלו  הנשים 

היינו לשות ואופות ומכבסות. כשעזבנו הלכנו לבקיעה, לגור אצל 

אנשים. אבא שלי הביא בשר וחתכנו אותו לחתיכות קטנות, היה 

קשה מאוד. בעלי עבד במחלקת ההנדסה ברכבת בחיפא, והיינו 

בונים בית בחיפא. כשבא הכיבוש, איבדנו הכל, איבדנו את הבית 

את  כשהפציצו  הלך.  הכל  שפתחנו,  החנות  את  ואבדנו  בחיפא, 

אותנו.  חלצו  להריסות,  אנו מתחת  צועקות,  היו  הנשים  הבתים 

אנחנו תחת ההריסות, חלצו אותנו. האנשים מתו מתחת להריסות 



־ 27 ־־ 26 ־



־ 29 ־־ 28 ־

חיילים  של  שרשראות  מקיפות  שבמהלכו  בצר", 

את תל–אביב, במשך שבועיים, כדי לתפוס סרבני 

הם  איפה  בקצרה  לכם  אספר  אני  יהודים.  חיול 

הירקון  לאורך  הירקון,  משפך  התחילו  הן  נפרשו. 

גשר  שנקרא  למה  עד  הירקון  של  הדרומי  מהצד 

שיח'–מואנס והיום הוא הגשר של דרך נמיר. משם 

הם ירדו דרומה, דרומה, דרומה עד בעצם, עד דרך 

אבו  דרך  לזה  קראו  אז  היום,  שנקרא  מה  צבי  בן 

עד  מערבה  חיילים  פרשו  כביר  אבו  מדרך  כביר. 

חיילים  אלף  בערך,  של,  שרשרת  סגרו  ככה  הים, 

שנפרסו סביב הקו הזה וסגרו את תל–אביב מבחוץ. 

ולא היה אישור  כשתל–אביב היתה סגורה מבחוץ 

לאף אחד להיכנס ולצאת, הטילו עוצרים מקומיים 

מבית  ועברו  תל–אביב  בתוך  אזורים  מיני  כל  על 

היה  זה  כלל  בדרך  אנשים.  לתפוס  בשביל  לבית 

מגיל 17 עד גיל 35 במקרה של הגברים, במקרה של 

הנשים הגיל העליון היה יותר צעיר. 

באופן  אנשים  שמחפשת  צבאית  משטרה 

עוצר,  ממש  היה  שאז  אלא  היום,  עד  יש  נקודתי 

לגזרה  פנימי  גבול  גם  היה  העיר.  על  כללי  עוצר 

הזאת, כמו שאומרים בשפה הצבאית. עוד שרשרת 

ירדה  פשוט  מהירקון,  שהתפרשה  חיילים,  של 

דרומה על כל הרחוב שנקרא אז כולו יהודה הלוי 

זה  היום  כלומר  גבירול.  לאבן  ממנו  חלק  שהפכו 

למטה.  עד  הלוי,  ויהודה  גבירול  אבן  כל  לאורך 

שרואים  כמו  כאלה,  משאיות  נסעו  האלה  בגזרות 

כאן בתמונה בכניסה לאם אלפחם, והקריאו כרוזים 

על  עוצר  יש  שעכשיו  להם  לספר  העיר,  לתושבי 

העיר. אני רוצה להקריא לכם אחד או שניים כאלה, 

מההודעות האלה שהקריאו מתוך המשאיות האלה 

ואני רוצה שתשימו לב כאן לשימוש שעושים כאן 

לקלון, להשפלה: 

נתנה  העברית  תל–אביב  תל–אביב!  "תושבי 

לשירות הצבא ממיטב בניה ובנותיה. אלפים מבני 

הקדמוני  בקו  ממש  זו  בשעה  עומדים  הזאת  העיר 

דן שבגליל. רבים  ועד  של החזית מעסלוג' שבנגב 

מתושבי העיר חרפו את נפשם על הגנתה ורבים נתנו 

את חייהם להנסת הפולש ולביצור מדינת ישראל. 

עדיין  מהלכים  זו  תל–אביב  בתוככי  ואולם, 

נגעה  לא  האומה  שקריאת  מעטים  לא  משתמטים 

בלבבם, הם מניחים את מלאכת המלחמה לאחרים, 

הם מדמים כי יד האומה לא תשיגם. 

את  מחלישה  בלבד שהיא  זו  לא  ההשתמטות 

חזית ישראל המשוועת לכח אדם אלא גם ממיטה 

תרומתה  את  ומעיבה  העברית  העיר  על  קלון 

הגדולה של תל–אביב למערכת החירות, לניצחון. 

אומר  גמר  תל–אביב  במרחב  הצבא  מפקד 

האמצעים  בכל  זו  מעיר  ההשתמטות  את  לעקור 

פעולה  אלה  בימים  תיעשה  כך  לשם  שברשותו. 

ולהבאתם  המשתמטים  למציאת  מקפת  צבאית 

לשורות הלוחמים. 

פעולת הצבא תהיה קפדנית וחמורה ואין ספק 

כי תגרום קשיים ואי–נוחיות מסוימות לתושבי העיר 

תושבי  כי  ובטוח  סמוך  הצבא  מפקד  ואולם  כולם. 

בניהם  את  ששלחו  והאמהות  האבות  ־  הזו  העיר 

למערכה ־ יקבלו עליהם ברצון קשיים אלה ויסייעו 

לצבא במלאכתו הבלתי–נעימה אך ההכרחית לשם 

הפעולה  פרטי  מציבורינו.  ההשתמטות  עקירת 

יפורסמו במודעות מיוחדות והקהל מתבקש לעקוב 

אחריהם ולמלא בקפדנות אחרי ההוראות".

חושב  אני  אבל  כזה  אחד  עוד  פה  לי  יש 

זה.  של  הקריאה  עם  אאריך  לא  שאני  שעדיף 

רציתי להתמקד על העניין של הבושה והקלון, זאת 

לא  שבוחרים  האנשים  את  מביישים  איך  אומרת 

להתחייל והופכים אותם למין דוגמה, דוגמה רעה 

קלון על העיר תל–אביב.  גם  היא מטילה  שבעצם 

וכשחשבתי על העניין הזה של הקלון ושל הבושה 

ביחס לפרסומים שהסתכלתי עליהם כאן בתערוכה, 

אז חשבתי שכמו שאת, אריאלה, כמו שאת דיברת 

על החתך שבין, איך חילקו בין יהודים וערבים, אז 

חשבתי שגם אפשר להסתכל על איך יצרו מין חתך 

הזה  והחתך  למנצחים,  מפסידים  בין  כזה  מפריד 

לא תמיד היה חתך שהבדיל בין יהודים ישראלים 

חושב  אני  החיול,  לסרבני  בנוגע  פלסטינים.  לבין 

שהמטרה של המלחמה על הגיוס שלהם לא היתה 

מטרה צבאית. בסופו של דבר משהו כמו אלפיים 

חיילים מתוך העיר גייסו במבצע בצר, רובן נשים. 

המלחמה.  של  מאוחר  בשלב  היה  הזה  המבצע 

הבושה והקלון
סוציאליזציה למדינה ומנגנוני הכפפה — 1.4.2009

תומר גרדי: אני רוצה לספר סיפור אחד ובקצרה. 

מנגנוני  של  בהקשר  סיפור,  לכם  לספר  רוצה  אני 

סוציאליזציה והכפפה, דווקא על תושבים יהודים, 

זה לקוח  על סרבני החיול הישראלים הראשונים. 

אז,  גם  עכשיו.  עליו  עובד  שאני  ספר  של  מפרק 

בשנת 1948 קראו להם, כמו שקוראים להם היום, 

"משתמטים", כדי איכשהו לעשות דה–פוליטיזציה 

גיוס,  מסרבני  אותם  להפריד  שלהם,  המעשה  של 

בוחרים שלא ללכת לצבא לא  הם  לטעון שכאילו 

בגלל איזשהו עקרון מוסרי, בחירה ערכית, אלא כי 

פשוט לא בא להם. כאילו ההעדפה להישאר בבית 

ולהתפרנס ולפרנס ולחיות איננה החלטה מוסרית. 

אני רוצה להתחיל עם תמונה 33. אתם רואים את 

רואים  מאחורה?  שמה  הרמקולים  עם  המשאית 

אותה? אלו היו הרמקולים שבכניסה לאם אלפחם 

למצב  בנוגע  הודעות  מיני  כל  לתושבים  הודיעו 

האלה  שהמשאיות  לפני  נמצאים.  הם  שבו  החדש 

מסתובבות  הן   ,'48 באוגוסט  הזה,  לאזור  הגיעו 

"מבצע  שנקרא  ממבצע  כחלק  תל–אביב,  בתוך 

]בעמוד הקודם[

לרכב  שהוצמדו  הרמקולים  מן  שבקעו  הזרים  הקולות  עארה.  ואדי   |  33

)"התקווה"  שירים  דרכם  שמעו  הם  האזור.  ליושבי  מוכרים  היו  כבר  הצבאי 

והפסקתו  העוצר  בדבר  הוראות  בערבית,  ישראל  קול  שידורי  פלמ"ח(,  ושירי 

ועוד מיני צווים, כמו למשל ההוראה לצאת מן הבתים על מנת לאפשר לאנשי 

גנזך  צלם: בנו רותנברג,  ממשל הצבאי החדש לבחור את הבתים שיתמקמו בהם. 

המדינה, מאי 1949

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 31 ־־ 30 ־

התמונה  על  כשהסתכלתי  נאמנות.  מכם  נקבל 

הזאת שמתי לב, לפי דעתי הבן אדם הכי גאה בכל 

בפרונט.  פה,  שעומד  הזה  האיש  זה  הזו  התמונה 

הוא לא עומד בשורה אחת עם שאר החיילים. הוא 

אומד לפניהם. כלומר, הוא המפקד. אלא שאם הוא 

המפקד, שעומד עם הפנים קדימה, לאותו כיוון כמו 

יותר  בכיר  מפקד  שיש  כנראה  אז  שלו,  החיילים 

שעומד מולם, והם עומדים כולם מולו ומקבלים את 

פניו. אולי ראוי כאן לציין שהצלם עומד בפוזיציה 

הנמענים  הצרכנים,  וגם  וזה,  הבכיר  המפקד  של 

של התמונה, שנמצאת עכשיו בארכיון צה"ל, זאת 

אומרת המתבוננים היהודים בו, נמצאים במקום של 

נאמנותם  את  שמקבלים  אלה  הם  הבכיר.  המפקד 

הגאה של החיילים החדשים האלה.

אריאלה אזולאי: אבל תראה, תומר, יש פה איזה 

אומר,  כשאתה  הזה,  במושג  עקרוני  מאוד  פספוס 

מה  על  הבושה,  של  הכלכלה  על  מדבר  כשאתה 

מאותה  טקסטים  קורא  אתה  אם  כי  קיבלו.  שהם 

נגיד  ביחידת המיעוטים,  רוב מי שהיה  אז  תקופה 

דרוזים בשפרעם, האוכלוסייה סביבם,  לוקח  אתה 

אפשרות  בלי  אדמות,  בלי  אנשים  פליטים,  זה 

ואפרופו  הזאת,  הכלכלה  בתוך  ובעצם  להתפרנס, 

זה כמטבע, הם צריכים להתפרנס,  אני מעלה את 

הם צריכים לחיות, הם צריכים, אין להם, זה גורלה 

של הישרדות, כשבמקביל מופעל לחץ מאוד מאוד 

גדול על האנשים האלה בעצם למצוא פתרונות. אז 

העניין הזה של לבוא על תקן מנצח הוא לא איזה 

מושג מופשט. בהקשר הזה אני ממליצה לכולכם, 

ביום שבת של אסד  יש תערוכה נפלאה שנפתחת 

עזי, שנקראת "אבא שלי חייל". אבא של אסד עזי, 

סלאח, הגיע מצבא ההגנה הסורי בתור חייל דרוזי 

ליחידת  והתגייס  ונשאר בשפרעם  ב–48'  לישראל 

המיעוטים ונהרג בתור חייל צה"ל. ואסד עזי גדל 

שזה  סורי,  מצלף  נהרג  שלו  אבא  צה"ל,  כיתום 

יכול להיות מישהו שפשוט מהצד השני של הגבול, 

של  השאלות  על  המשפחה  בתוך  מדברים  וכשהם 

שלא  העניין  על  מדברים  הם  ובכלל,  הזה,  הגיוס 

היה אופציה בעצם.

תומר גרדי: ברור לי שאנשים פועלים בתוך אסון, 

מה  לשרוד.  ומנסים  קטסטרופי  קונטקסט  בתוך 

שאני אומר בנוגע לתמונה הזו ולסיפור של סרבני 

החיול, זה שמדברים אצלנו תמיד, גם בקונטקסטים 

ממלכתיים וגם בקונטקסטים ביקורתיים, על הצבא 

בתור גורם מלכד, כור ההיתוך וכל זה, ואני מתמקד 

בחברה  קרעים  קרע  שגם  קורע,  גורם  בתור  בו 

הומוגנית  מעולם  היתה  לא  היא  הפלסטינית, 

ישראל  בתוך  היהודית  החברה  בתוך  וגם  כמובן, 

הסוציאליזציה  ומנגנוני  פוליטי.  גוף  נהייתה  שאז 

היו  היהודים  הישראלים  האזרחים  כלפי  הצבאיים 

מנגנונים של השפלה, של בושה. בתוך הסיפור הזה 

של הלבנת פניהם של אנשים שבחרו לא להתגייס, 

אני מצאתי את הדבר הזה, אני, אני מוכרח להודות 

שאני לא יודע, שאני לא יודע מה המקור של זה, לא 

מצאתי את זה בארכיון. אם תלכו על רחוב נחלת 

בנימין לכיוון דרום יש שמה חנות ספרים, רובינזון 

הזו ממוסגרת שם  קוראים לה, תראו את התמונה 

בין המדפים. 

לא  כבר  חיילים  חוסר  בשל  הפסד  של  האפשרות 

היה קיים. בנוסף לזה, אלה היו אנשים שלא היתה 

להם מוטיבציה לשרת בצבא. אני חושב שהאנשים 

שלא התגייסו היו אנשים שבמעשה שלהם לא ראו 

כי  שלהם.  ניצחון  כאן,  שקרה  במה  הזה,  בניצחון 

הזה  הדבר  את  שרואה  מי  שכל  הגיוני  די  אחרת 

רוצה  ממנו,  חלק  להיות  רוצה  הוא  ניצחון  בתור 

להתגייס לצבא שניצח. אבל האנשים האלה בחרו 

לא להתגייס לצבא המנצח ובחרו להמשיך ולפרנס 

את המשפחות שלהם, לחיות את החיים שלהם. 

אפשר להסתכל עכשיו על תמונה 51. כבר הסתכלנו 

הפרדיגמה  בתוך  אחת.  פעם  לפחות  היום  עליה 

הזאת של מי הפסיד ומי ניצח, אני חושב שיש כאן 

איזושהי הטעייה, זאת אומרת, יש פה כאן, רואים 

בתמונה קבוצה של חיילים ערבים, שעשו אתם מין 

להם,  אמרו  בושה.  כלכלת  של  עסקה  מין  עסקה, 

אנחנו נכריז עליכם כעל שייכים לצד המנצח, ניתן 

אתכם  ונהפוך  המנצח  הצד  של  המדים  את  לכם 

לחיילים בצד המנצח, ניתן לכם איזשהו אלמנט של 

גאווה במקום הקלון של ההפסד, וכמובן שבתמורה 

51 | הגליל המערבי. התנדבותם של דרוזים, בדווים וצ'רקסים לשורות ההגנה 

החלה עוד ב–1947. באוגוסט 1948 אוחדה פעילותם ב"יחידת המיעוטים", ומדי 

כללו  לחיילים,  כיאה  במסדר  מבליטים  הם  שאותם  שלגופם,  הישראלי  הצבא 

— לא ממש בפנים  כל העת על הסף  זו העמידה אותם  גם כאפייה מסורתית. 

אבל גם לא בחוץ; וגם התפקיד שהוקצה להם היה שמירת הסף — איתור של 

חוקיים  לא  כמסתננים  וראייתם  לבתיהם  לחזור  המנסים  פלסטינים  פליטים 

שיש לגרשם. צלם: פרנק, ארכיון צה"ל ומערכת הביטחון, 1.6.1949

ממוסגר  תצלום  מתוך 

הספרים  בחנות  התלוי 

נחלת  ברחוב  'רובינזון', 

בנימין, תל–אביב. 

צילום: תומר גרדי



־ 33 ־־ 32 ־

באמצעות ניתוחה של מתודת המיון הצה"לי ברצוני לאמוד את 

אינפורמציה  בידיי  אין  שציינתי,  כפי  החברתי.  הסירוב  תופעת 

תחולתה  על  החברתי,  הסירוב  תופעת  היקף  על  מהימנה 

לא  למעשה,  בממדיה.  ההיסטורית  השונות  על  או  החברתית 

ניתן לבחון באמצעות כלי ניתוח מחקריים של מדעי החברה את 

האינפורמציה והידע הקיים בנושא, שכן הם מוגדרים כסוד צבאי 

ועל כן הופכים, בהכרח, גם לסוד חברתי ־ עובדה המהווה שאלה 

מחקרית מעניינת כשלעצמה. עם זאת, עצם קיומו האמפירי של 

סירוב חברתי אינו מוטל בספק. קיומם של בתי כלא צבאיים, כגון 

כלא 6 וכלא 4, מאושש קביעה זו.

ברצוני אם כך לבחון את הקטגוריה החברתית של המגויסים 

על–פי  ומתויגים  נמוכה,  מוטיבציה  ברמת  המאופיינים  לצבא 

אבקש  נמוכה".  "הערכה  בקבוצת  הצבא  של  המיון  קריטריון 

אנפין  בזעיר  מודל  מהווה  צה"ל  של  המיון  מתודת  כי  לטעון 

הישראלית–יהודית,  החברה  של  וההדרה  ההכלה  מתודת  של 

וכי היגיון המיון לצה"ל מהווה תשתית ארגונית ותרבותית של 

והחיילות  חוויית השליטה התרבותית בישראל. סיווג החיילים 

השלטת  העילית  את  מכשיר  צבאיים  ולתפקידים  לקטגוריות 

לא  כי  אם  הכרחי,  משתנה  בישראל.  הנשלטת  התחתית  ואת 

הנו  השלטת  הישראלית–יהודית  לעילית  להשתייכות  מספיק, 

שירות צבאי מוערך. לתחתית הנשלטת מאפיינים רבים ושונים, 

בניגוד  בישראל.  וותק  מגדר  אתני,  מוצא  לאום,  וביניהם 

למרכזיותו של השירות הצבאי המוערך לתפקידי עילית ושליטה, 

בתחתית הנשלטת לשירות צבאי חשיבות שולית. שירות צבאי 

מסויג מהווה רק חלק ממכלול מאפיינים רחב יותר של שוליות 

חברתית. 

ברי–הגיוס  בקרב  מתבצע  הצבאי  והסלקציה  המיון  תהליך 

לצבא.  גיוסם  לפני  עוד  האזוריות  הגיוס  לשכות  אל  המגיעים 

שלושה ציונים אישיים מהווים את הגורמים שבאמצעותם קובע 

הצבא את קטגוריות המיון: הציון הראשון נקרא קבוצת–איכות 

והציון  )צד"כ(;  כללי  דרך  ציון  נקרא  השני  המשתנה  )קב"א(; 

האישי השלישי נקרא דירוג פסיכולוגי ראשוני )דפ"ר(. הציונים 

הללו מוענקים על בסיס סדרה של מבחנים, ראיונות וניתוח נתוני 

רקע של המגויסים והמגויסות. מאחר שגם המרכיבים החברתיים 

אינפורמציה  בידינו  אין  צבאי,  כסוד  מוגדרים  אלה  ציונים  של 

אמינה המאפשרת לבחון את מהימנותם ותקפותם של ציוני מיון 

וסלקציה אלה; אך מעל לכל ספק, יש התאמה חיובית בין מוצא 

אתני, השכלת ההורים, השכלת המגויס ונתונים אישיים–חברתיים 

נוספים ־ ובין גובה הציון שאותו מקבל המגויס. 

לעניינו חשוב כי בעלי ציונים גבוהים מתוך קטגוריות אלה 

פיקוד,  תפקידי  למלא  שעשויים  למי  הצבא  על–ידי  ממוינים 

אלה  שונות.  עילית  ליחידות  בכוח  כמגויסים  או  ומטה,  ניהול 

גבוהים,  צבאיים  ציונים  המקבלים  והמגויסות  המגויסים  מבין 

מבין  אלה  מועדפים.  למגויסים  הצבא  רשויות  על–ידי  נחשבים 

הצבאי,  המיון  בתהליך  נמוכים  ציונים  המקבלים  המגויסים 

האחריות  מבחינת  בצבא  משניים  לתפקידים  ומיועדים  מופנים 

הנלוות אליהם או מבחינת היקף הדרישות הנדרש ממילוים. הם 

להכשירם  שניתן  כמגויסים  הצבאית  המערכת  על–ידי  נתפשים 

לתפקידים משמעותיים פחות מבחינת תפקודו של הצבא. אלה 

הם המגויסים המסויגים.

נמוכים  מיון  ציוני  מקבלים  בהכללה,  ומזרחיות,  מזרחים 

מיון  ציוני  בהכללה,  המקבלים,  ואשכנזיות  אשכנזים  לעומת 

מסרבים  בגיוס  החייבים  המסויגים  מהמגויסים  חלק  גבוהים. 

לשרת בצבא בכלל. סירובם מעולם לא נוסח באופן מוצהר וברור, 

שטופל  אינדיווידואלי,  סירוב  זהו  פוליטית.  מבחינה  כלומר 

גיוס חובה. יחד עם זאת, ברור כי  ומטופל במסגרת הפרת חוק 

הקונפורמי.  לשירות  חברתי–תרבותי  גבול  הציב  לשרת  הסירוב 

הצבא היה ערני לתופעת הסירוב, בעיקר לאור החפיפה הרבה 

שבין מוצא אתני, ציוני מיון נמוכים, ונפקדות ועריקות מהשירות 

הצבאי.

הסירוב החברתי אִתגר את רשויות הצבא, וחייבן לבחון את 

ההדוק  הקשר  לנוכח  והסבריהן  מדיניותן  את  ולכלכל  צעדיהן 

שבין מוצא, ציוני מיון נמוכים וחוסר קונפורמיות. סירוב חברתי 

אילם ולעתים אלים זה, חִייב את הצבא לדון בבעייתיות השירות 

בין מגויסיו. גם אם חשבון זה נוהל במסגרת רחוקה מהאוזן והעין 

הציבוריים ותחת מעטה סודיות קבוע, עצם נוכחותו של הסירוב 

החברתי היתה ידועה. קיומו הצביע על כישלון במערכת החִברות 

של צעירים אלו אל תוך הכלל הישראלי–יהודי, כישלון שביטא 

את שבריה של ציפייה חברתית, אך חִייב גם פעולה של פיקוח 

חברתי אשר יגביל את ממדיה המספריים של התופעה ויגביל את 

סימן  שוליותו,  אף  על  החברתי,  הסירוב  התרבותית.  השפעתה 

צבאי: האפשרות של  לשירות  חלופית  קיומה של אפשרות  את 

סירוב, של אמירת "לא" לשירות הצבאי, בעיקר על בסיס אי–

התמסרות וחוסר הסכמה. חוסר הנכונות לשרת הטיל אור אחר 

אם  היו,  מה  עצמו.  השירות  על  וכן  והמשרתות,  המשרתים  על 

מה  הצבאי?  לשירות  הוענקו  אשר  האפשריות  המשמעויות  כן, 

הם תווי פניו של שירות צבאי "נכון" כחלק ממחויבות אזרחית 

כוללת, לנוכח צלו של הסירוב החברתי?

 ההיסטוריה האילמת 

של הסירוב החברתי

ר  ו מ ע ר  י א מ

המרכזי  לזרם  במקביל  ישראל,  מדינת  של  הקמתה  ימי  מאז 

אזרחים  גם  תמיד  היו  מלא,  צבאי  בשירות  שדגל  והנורמטיבי 

זו  הסתייגות  בצבא.  השירות  מחובת  הסתייגו  אשר  ישראלים 

מהגיוס באה לידי ביטוי בהתנהגות לא קונפורמית לפני הגיוס, 

במהלך  הצבאי  הסדר  והפרת  פקודות  הפרת  של  ובפעולות 

גויסו למרות הסתייגותם המוצהרת  רבים מאלה אשר  השירות. 

באומר ובמעש, מצאו עצמם לרוב בבתי כלא צבאיים כפועל יוצא 

של נפקדות או של עריקות מהשירות הצבאי; שהותם כעריקים 

או כנפקדים בכלא הצבאי ארכה מספר לא מבוטל של חודשים. 

אין בידיי אינפורמציה מהימנה על היקפה ההיסטורי של תופעה 

חברתית זו, אך התופעה מוכרת לכל אזרח ואזרחית ישראלים, או 

למצער לכל חייל וחיילת. קבוצה זו של עריקים ונפקדים קבועים 

החלטתי להגדיר כסרבנים חברתיים. הסירוב החברתי משנה את 

של  בהתנהגות  שונות  מבטא  שהוא  בכך  צבאי,  השירות  נורמת 

חיילים וחיילות בנוגע למוסד חברתי מקובל זה. חובת השירות 

ואת  ה"עשה"  מצוות  את  מגדירים  חברתיים  כמוסדות  והצבא 

איסורי ה"אל תעשה" ברמה הנורמטיבית, החוקית והפוליטית; 

עם זאת, בפועל הם היו ועודם שנויים במחלוקת בקרב החברה 

היהודית בישראל. 

לצד הקבוצה החברתית של הסרבנים החברתיים ניתן לזהות 

קבוצה לא קטנה של חיילים וחיילות אשר גיוסם מוערך על–ידי 

הצבא כגיוס מאולץ או לפחות מסויג. הסתייגות זו היא כפולת 

פנים ומשמעות, שכן היא עולה הן מצד המערכת המגייסת והן 

פער  קיים  זו  קבוצה  לגבי  גם  והמגויסות.  המגויסים  של  מצדם 

כמגויסים  הגדרתי  הזו  הקבוצה  את  המחקרי.  בידע  משמעותי 

ליחסים שבין  יוצגו מספר טיעונים באשר  זה  מסויגים. במאמר 

חברה וצבא בישראל, דרך התמודדות עם האתגר האינטלקטואלי 

במאמר  המסויגים.  והמגויסים  החברתית  הסרבנות  שמציבים 

הפלסטינים  הישראלים  באזרחים  ישירות  אדון  לא  הנוכחי 

ואחרים שלגביהם אין חוק גיוס חובה חל. אינני דן גם בקבוצה 

שורותיה  מתוך  מגויסים  שאינם  ברי–גיוס  של  והגדלה  הרחבה 

הלב  תשומת  הישראלית–יהודית.  האורתודוקסית  הקהילה  של 

נמנעים,  אשר  מביניהם  ולאלה  המסויגים  למגויסים  מוקדשת 

באופן מוצהר או משתמע, משירות צבאי מלא באמצעות נקיטת 

צעדים לא קונפורמיים ־ נפקדות ועריקות ־ במהלך השירות. 

בדרך כלל מסיימים אלה את דרכם הצבאית לאחר שהות ממושכת 

בכלא הצבאי.

חברתי,  כסירוב  כמוהן  מהצבא  ועריקות  נפקדות  לטענתי, 

אינדיווידואלית,  התנגדות  זוהי  התנגדות.  פעולת  המהווה 

של  התנגדותם  זוהי  ואנטי–דרמטית.  אנטי–הרואית  יומיומית, 

אנשי השוליים החברתיים בישראל לנורמת השירות הצבאי אשר 

היתה מקובלת ביותר על רוב מניינו של הציבור היהודי–ישראלי, 

 .)Peri 2002( גם אם כיום היא נתונה בתהליך של שינוי ותמורה

את השירות הצבאי המלא, ובעיקר את ההתנדבות לשירות צבאי 

מלא ומחייב, ניתן לראות כתמונת מראה הפוכה לאותה התנגדות 

יומיומית. בה בעת, אלה מבין כלל אזרחי ישראל שאינם מגויסים 

מהווים  אחרת,  או  כזו  מסיבה  להתגייס  המסרבים  ואלה  כלל, 

ושל  הצבאי  השירות  נורמת  של  פנים  הפוכת  עומק  השתקפות 

המתגייסים. מה ניתן ללמוד, אם כך, מתמונת מראה זו? מה ניתן 

להסיק מהשתקפותם של מחויבות חברתית, קונפורמיות ופעולה 

הסדר  ופריעת  נון–קונפורמיזם  חברתי,  ניכור  מול  אל  מאשרת 

המקובל?

את  למפות  ניסה  אשר  חברתי  מחקר  על  לי  ידוע  לא 

שגם  מעניין  התופעה.  של  והפוליטיים  התרבותיים  המשתנים 

במסגרת  הפוליטי  הסירוב  תנועת  אחר  המתחקים  המחקרים 

הפשוטה  השאלה  את  ולו  שאלו  לא  הישראלית  השלום  תנועת 

בעוד  פוליטי.  וסירוב  חברתי  סירוב  שבין  היחסים  לגבי  ביותר 

 Linn( האחרון זוכה להכרה חברתית, תרבותית וכן למחקר אקדמי

1986(, הרי שלגבי הסירוב החברתי קיים אלם מחקרי. מבחינה 

החברתי  הסירוב  של  הפוליטיות  ממשמעויותיו  ההתעלמות  זו, 

ממשיכה ומקבעת את מרכזיותם הנורמטיבית של השירות הצבאי 

ושל גברים בישראל.

לעתים,  החברתי.  בסירוב  שונות  טיפול  דרכי  היו  לצבא 

 Ben-Eliezer( הצבא  של  התפקיד"  "הרחבת  ממדיניות  כחלק 

קבוצת  חברי  בקרב  הגיוס  את  להרחיב  ניסיון  נעשה   ,)2002

מראש  הצבא  ויתר  לעתים  המסרבת;  או  המסויגת  האוכלוסייה 

על הניסיון הזה; אולם אחד מהמשתנים שנשארו קבועים לאורך 

והקטגוריזציה של  מדיניות המיון של צה"ל  דווקא  היה  השנים 

וקונפורמיות, שתרמה  וחיילות לקבוצות הישג, נאמנות  חיילים 

המסויגים.  המגויסים  של  החברתית  הקטגוריה  להיווצרות 



־ 35 ־־ 34 ־

Poster 1984; Rothman 2002; O'brien 1982(. ברצוני לבחון 

את קו התפר של הישראליות דרך בחינת הסרבנות החברתית של 

ישראלים–יהודים הפורעים את אחד ממקדשיה המרכזיים, אם כי 

המעורערים, של הישראליות הקיימת: את חובת השירות בצבא.

צבא וחברה או חברה צבאית? 

צבא ההגנה לישראל הוא מוסד מרכזי ביותר בחברה הישראלית–

השפעתו  ככזה,  זו.  חברה  של  ייחודי  תוצר  גם  והוא  יהודית, 

בספק  מוטלים  אינם  הישראלית  החברה  של  בעיצובה   ומשקלו 

 Ben-Ari, Rosenhek and Maman 2002; Ben-Eliezer(

2002(. עיון בכל אחד מתקציביה של מדינת ישראל לאורך השנים, 

או בכולם ביחד, מבסס קביעה זו; כך גם ניתוח הפרופיל החברתי–

היסטורי של העילית הפוליטית בישראל והשוואתו לפרופיל של 

 Peri 1983; Ben-Ari,( )שוכני הכלא הישראלי )צבאי או אזרחי

הפוליטי– בייצוגן  עיון  או   ,)Rosenhek and Maman 2002

לשירותן  הקשורים  והפרדוקסים  בישראל  נשים  של  תרבותי 

הצבאי )Izraeli 2002(, יאששו את הקביעה ההיסטורית–חברתית 

הידועה, שלפיה העילית הפוליטית בישראל מאופיינת בבלבדיות 

מינית, אתנית ולאומית. עובדות אלה ידועות, אך אין הן מובנות 

מאליהן )קימרלינג 1993(; עובדות אלה, כולן, הן תוצר של יצירה 

הבנת  פירושה  בחברה  צה"ל  של  משקלו  הבנת  לכן,  חברתית. 

מערכת הקשרים המסועפת, ההדדית ורבת–הפנים שבין מרכיבים 

הישראלית,  בחברה  ותרבותיים  חברתיים  פוליטיים,  כלכליים, 

יהודים,  וישראליות,  ישראלים  בין  האתני  האי–שוויון  ובכללה 

מוסלמים, נוצרים, דרוזים, בדואים ואחרים )סמוחה 1983; ליסק 

1983; סבירסקי 1995(. 

הקביעה כי אי–שוויון אתני וחלוקת כוח חברתי בין קבוצות 

של  מפעולתה  הושפעו  יהודים–ישראלים  של  שונות  התייחסות 

המערכת הצבאית בישראל ועוצבו על–ידה, אמורה להיות המשך 

הגיוני של הקביעה באשר למרכזיותו של צה"ל בחברה. מאמר 

זה מתייחס להיבט האתני–פוליטי של השפעת הצבא על החברה 

זאת, הקשרים שבין אתניות, מגדר, מעמד  יחד עם  הישראלית. 

 )matrix of domination( שליטה"  "מערך  מַבנים  ולאום 

 Anderson( שהבנתו מחייבת ניתוח מקיף של יחסי גומלין אלה

and Collins 2001(. אין המאמר הנוכחי דן במערך שליטה זה. 

משמעותית  חולשה  נקודת  מהווה  הדיון  של  ההכרחי  צמצומו 

ביותר של המאמר הנוכחי, אך דיון מקיף יותר יחרוג ממסגרת של 

מאמר אחד בכתב עת.

ניתוחים סוציולוגיים, פוליטיים ותרבותיים של יחסי חברה 

וצבא בישראל המנסים לאמוד את השפעתו של צה"ל על היחסים 

את  פותחים  הכלל  מן  יוצא  ללא  כמעט  בישראל,  האתניים 

טיעוניהם בקביעה כי מעבר לפעולתו של צה"ל בהבטחת קיומה 

רבות למען הקבוצות החלשות  ועושה  צה"ל עשה  של המדינה, 

בחברה הישראלית. הכוונה היא שצה"ל מסייע לקבוצות חלשות 

בקרב יהודים–ישראלים. יש המציינים את מפעל הנחלת הלשון 

העברית של שנות החמישים ו"ביעור הבערות" של שנות השישים 

צה"ל  של  מעורבותו  את  מציינים  אחרים   ;)1989 ועמרני  )כהן 

למען מיזוג גלויות וגישור על פערים חברתיים )ארז, שביט וצור 

1993(; אחרים מעלים על נס את מפעלו של הרמטכ"ל לשעבר 

רפאל איתן בגיוסם של מי שנקראו מאוחר יותר "נערי רפול", 

או את שאלת השירות המלא או החלקי של בני שכבות נחשלות 

לצה"ל מול האפשרות של הימנעות מגיוסם )שרר 1996(; ישנם 

המציינים את הקמתן של יחידות מיוחדות להכשרת חיילים שלא 

עמדו ב"סף הגיוס" של צה"ל )מש ודינאי 1994( או את תפקידו 

 .)1981 )גבלי  טיפוח  טעוני  של  סוציאליזציה  כסוכן  הצבא  של 

בקיצור, הנחלת השפה בשנות החמישים, "ביעור הבערות" של 

שנות השישים, מחנה "מרכוס" של שנות השבעים, נערי רפול של 

והיחידה לקידום אוכלוסיות מיוחדות )מקא"ם(  שנות השמונים, 

בשנות התשעים, מוצגים כעניין להתהדר בו וכהוכחה למעורבותו 

הברוכה של צה"ל ביחסים החברתיים והאתניים בישראל. 

זו  קביעה  של  ונשנית  החוזרת  להופעה  הסיבה  כי  נראה 

נעוצה בשתי הנחות יסוד תיאורטיות אשר הופיעו, באופן מוצהר 

הראשונה  המקובלת  ההנחה  הללו.  המאמרים  בכל  משתמע,  או 

"חוץ–אתנית".  או  "אל–עדתית"  ישות  הוא  צה"ל  כי  טוענת 

צה"ל  של  והפעולה  המיון  קריטריון  כי  קובעת  השנייה  ההנחה 

אלה,  הנחות  לבחון  האמפירי  לצורך  בנוסף  מריטוקרטי.  הוא 

נראה כי ההתבססות עליהן מהווה מעין תעודת הכשר המקבעת 

מהלך  תיאורטיים.  לטיעונים  ביותר  מסוים  התפתחות  מסלול 

את  כי  הטוענת  מרכזית  ערכית  העדפה  על  נשען  שכזה  טיעוני 

עומק הפלורליזם )הפיצול( בחברה הישראלית יש לראות במסלול 

כפול: מסלול ראשון "חיצוני" המבחין בין יהודים וערבים, והשני 

"פנימי" ־ בין יהודים )ליסק 1983; סמוחה 1983(.

קשורים  בחברה  צה"ל  של  מרכזיותו  של  אחרים  היבטים 

בעיצוב  מעורב  צה"ל  של  בהיותו  העצום;  הכלכלי  במשקלו 

הצבאית;  למנהיגות  שניות  פוליטיות  קריירות  של  דפוסים 

ויחידים;  בתרומתו הגדולה לקביעת סטטוס חברתי של קבוצות 

בשותפותו בעיצוב מושגי גבריות ונשיות, וכן במעורבותו הישירה 

־  ומכאן  המינים,  בין  מסורתית  עבודה  חלוקת  של  ביצירתה 

משמעות הניכור

ברור הוא כי הסירוב החברתי אִתגר את הנורמליות של השירות 

ראו  הם  לשרת.  סירבו  אלה  חיילים–אזרחים  בישראל.  הצבאי 

לא  חוויה  היה  השירות  מבחינתם,  זמן.  בזבוז  הצבאי  בשירות 

משתלמת. מהם שראו בשירות תהליך של ניצול. רבים מהם ראו 

בשירות מרכיב זר בחייהם. באמצעות פעולה קונקרטית של אי–

הסכמה, דחו חלקם את הנורמה החברתית שטענה כי "זוהי זכות 

לשרת" וכי השירות הצבאי הוא מרכיב מרכזי ב"חוויה הישראלית" 

)מייזלס 1993(. הם דחו מכל וכל את ההסבר שהציג את השירות 

אינו  הלא–קונפורמי  סירובם  יתר.  זכות  שהיא  כחובה  הצבאי 

מקבל את הטיעון אשר מגדיר את השירות הצבאי כחובה נכבדת 

ודוחה את התביעה המקובלת הטוענת כי זוהי הקרבה המכבדת 

את המקריב.

לחברה  דבר  חבים  הם  שאין  חשו  החברתיים  הסרבנים 

של  המוסרית  והתביעה  הצבאי  השירות  נורמת  הישראלית. 

כנובעות  נתפשו  זו,  נורמה  מבוססת  עליה  הישראלית  החברה 

או  זמנם, מרצם  זכות לתבוע את  כל  מישות מנוכרת המשוללת 

את  המייצג  הצבא,  כי  הטענה  מתגלמת  במעשיהם  רגשותיהם. 

מאחר  מאומה.  מהם  לתבוע  רשאי  אינו  הישראלית,  החברה 

אין  טענו–עשו,  כך  לא–כלום,  או  מעט  להם  העניקה  שהחברה 

על– נתפשו  והצבא  החברה  בתמורה.  זו  לחברה  דבר  חבים  הם 

צודקת.  לא  חברה  זו  היתה  מבחינתם  מדכאות.  כרשויות  ידם 

ולא רק שלא חשו מחויבים כלפיה; סלידתם היתה מוצהרת ולא 

ממשית  פעולה  דרך  התממשה  סלידתם  פנים.  לשתי  משתמעת 

של חוסר קונפורמיות עמוקה והתנגדות עקבית לכללי ההתנהגות 

המקובלים בצבא ובחברה הישראלית–יהודית.

הצגת הסירוב החברתי מזווית זו בוחנת את פעולותיהם של 

המוסדות  של  התורפה  בנקודות  ומתמקדת  הצבא,  ושל  החברה 

כאן  אין  המסויגים.  המגויסים  של  בחולשות  ולא  המגייסים, 

"נחשלותם" ההתנהגותית של  או  "כישלונם"  דפוסי  בחינה של 

העריקים או הנפקדים. אינני מעוניין לבחון את חוסר ההתאמה 

שלהם והעדר ההכנה או הנכונות של משפחותיהם. מבחינתי יש 

צורך תיאורטי להסביר את האדרת השירות הצבאי, להבהיר את 

הנורמה אשר הפכה אותו בעבר ואולי הופכת אותו בהווה ־ גם אם 

פחות ־ לפֶטיש )fetish( תרבותי. האדרת השירות הצבאי הגיעה 

רחוק כל כך, עד שנדמה לכאורה כי אין צורך לדון במשמעותה 

של המחויבות הנורמטיבית הזו. משקלה של נורמת השירות היה 

רב כל כך, עד כי השירות בצבא הפך לנקודה אילמת. השירות 

הצבאי הפך לערך מובן מאליו, למושג ומציאות מקובלת. מציאות 

מושרשת שאינה מצריכה הסברים או הנמקות. נוצר מצב תרבותי, 

פוליטי וחברתי שהעדר הצורך בהסבר לו הוא אשר מצריך הסבר. 

נראה כי כיום אנו ניצבים בפתחה של תקופה פוליטית המחייבת 

התמודדות עם נורמה חברתית אילמת זו של שירות צבאי.

של  התרבותית–חברתית  האילמות  נקודת  הזו,  הנקודה  את 

השירות הצבאי, מדובב הסירוב החברתי של המגויסים המסויגים. 

טענתי היא כי ניתן לעשות תהליך דיבוב שכזה באמצעות מחקר 

אלה  אודות  על  ושאלה  תהייה  באמצעות  וכן  החברתי,  הסירוב 

אשר מסלולם, גורלם ו/או החלטתם הביאום לפרוע את המקובל; 

אלה אשר החליטו לפעול בניגוד למובן מאליו; אלה אשר סטו 

קראו  אשר  אלה  הנורמטיבית;  ההתנהגות  של  המנותב  מהסדר 

הישראליות  בהוויית  זה  מרכזי  מוסד  של  נינוחותו  על  תיגר 

היהודית. בעיקר, יש לבחון את היחס שבין מגויסים מסויגים אלה 

למנגנוני יצירתם החברתית; לבחון את המשמעויות התרבותיות 

של קיומם מבחינתן של רשויות הצבא, המדינה והחברה; לשאול 

נוף  של  מאליו  מובן  לחלק  אלה  מסויגים  מגויסים  הפכו  כיצד 

הסטטוס התרבותי–פוליטי של החברה היהודית בישראל; ולבסוף, 

בפניהם  שהציב  לאתגר  הללו  המוסדות  הגיבו  כיצד  להעריך 

הסירוב החברתי: מה היו שיטות ההכלה שננקטו על–ידי הצבא 

לנוכח קיומו של סירוב חברתי זה, שהיה עתים שקט ועתים בוטה 

־ אך קבוע לאורך השנים. 

ומקובלת  ידועה  מתודה  היא  נוקט  אני  שאותה  המתודה 

במדעי החברה ובעיקר בסוציולוגיה. אין כאן ניסיון האדרה או 

רומנטיזציה של הסירוב החברתי או של המגויסים המסויגים. יש 

כאן ניסיון להבין את התוקף של הקיים ושל המובן מאליו באמצעות 

פעולת התנגדות פשוטה ויומיומית של פרטים. אחת מהדמויות 

המרכזיות בסוציולוגיה, אמיל דורקהיים, נקט מתודת עיון שכזו. 

טענתו המרכזית היתה כי אם ברצוננו להבין את הקונפורמיות 

החברתית, עלינו לעיין בהתנהגותם של הלא–קונפורמיים; לבחון 

בעיון את הדרך שבה מגיבה החברה לפעולה של פריעת החוק; 

לנסות ולאמוד את הקשרים שבין פעולתם של פורעי הסדר החברתי 

באמצעות  החברתי.  הסדר  ומשמרי  הסף  שומרי  של  לתגובתם 

ניתוח "קו התפר" שבין הנורמטיבי והפורע, ניתן לאמוד לא רק 

אותו  אשר  התחום  של  גודלו  את  גם  אלא  עצמו  התפר  קו  את 

הוא מכיל, וגם את התוכן החברתי, התרבותי והפוליטי של הסדר 

הקיים. זוהי גם המתודה הננקטת על–ידי חוקרים רבים הלומדים 

את ההיסטוריה של מוסדות כליאה בארצות שונות, החל ממישל 

פוקו ואו'בריאן לגבי צרפת, המשך באיגנטייף לגבי אנגליה וכלה 

 Foucault 1979; Ignatieff 1978;( ברוטמן לגבי ארצות הברית



־ 37 ־־ 36 ־

התזה החלופית ליחסי חברה וצבא, כותב סמוחה, מוצגת על–

ידי אנלו )Enloe 1980(. התיאוריה של אנלו היא גישה דינמית 

ליחסים אתניים ככלל וליחסי חברה וצבא בפרט. הגיוס והמיון 

לצבא, והתפקידים הממולאים במסגרתו, טוענת אנלו, הם חלק 

המושג  המדינתית.  העילית  של  הפוליטיות  ההחלטות  ממערך 

ומדינה  צבא  חברה,  יחסי  לניתוח  אנלו  המרכזי שבו משתמשת 

 Ethnic State Security( "הוא "מפת ביטחון של מדינה אתנית

Map: שם, עמ' 15( אנלו מתמקדת במדינה ובמוסדותיה. מוסדות 

אליהם  ההתייחסות  אך  הביטחון,  שירותי  את  כוללים  אלה 

ישות  כאל  היא  לאום  במדינת  הפוליטיים  הכוחות  במשוואת 

יש  במדינה  השלטת  לעילית  כי  טוענת  אנלו  דהיינו,  מובחנת, 

יעדיה  שיקוליה,  את  המכתיבה  אתנו–מדינתית  ביטחון  מפת 

והעדפותיה. מפת הביטחון של מדינה אתנית אינה זהה בהכרח 

תכופות,  לעתים  האזרחים.  של  או  הלאום  של  הביטחון  למפת 

את  מייצגת  שכזו  אתנו–מדינתית  ביטחון  מפת  אנלו,  טוענת 

מערך הציפיות שיש לעילית השלטת באשר למידת המהימנות 

את  או  הלאום  חברת  את  המהוות  שונות,  אתניות  קבוצות  של 

חברת האזרחים וכלולות במסגרת המדינה.

בהכרח  אין  כן,  אם  אנלו,  של  התיאורטי  המבנה  על–פי 

בין  עמוק  פלורליזם  ייתכן  ואזרחים.  לאום  מדינה,  בין  חפיפה 

ישויות אלה. לעתים, כפי שמחקרה ההשוואתי מורה, יש אפילו 

של  נאמנותן  מידת  שקביעת  מאחר  ביניהם.  גלוי  קונפליקט 

קבוצות שונות למבנה מדינתי קיים היא שאלה פתוחה, לעילית 

האתנית השלטת במוסדות המדינה יש צורך אימננטי לברר מי 

הם אלה שעליהם ניתן לסמוך במידה הרבה ביותר, מי הם אלה 

שעליהם ניתן לסמוך בדרך כלל, מי הם אלה שעליהם ניתן לסמוך 

תחת תנאים מסוימים בלבד, ולבסוף, מי הם אלה שעליהם לא 

 Enloe 1980:( ניתן לסמוך כלל או שיש להגדירם כאויבי המדינה

p 17(. מהימנות ונאמנות, טוענת אם כך אנלו, מהוות משתנים 

חברתיים המוגדרים על–פי אינטרסים חברתיים של ייצור ושימור 

של  הצבא  במוסדות  השליטה  זה  ובכלל  פוליטי–חברתי,  כוח 

העילית האתנית השלטת.

הפרדה אנליטית בין לאום, מדינה והעילית השלטת במדינה 

החומריים  במשאבים  שלשליטה  משום  ביותר,  חשובה  היא 

משמעותיות  השלכות  להיות  עשויות  המדינה  של  והפוליטיים 

ביותר על המבנה החברתי והריבוד בלאום או במדינה. הכלכלה 

הפוליטית של ישראל וההיסטוריה של יצירת מעמד בינוני אשכנזי 

המדינה,  בפיקוח  ציבוריים  משאבים  של  פרטי  ניכוס  על–ידי 

וברנשטיין  סבירסקי   ;1979 וכרמי  )רוזנפלד  זו  קביעה  מאוששת 

להופיע  עלולים  אתניים  שיקולים  אנלו,  על–פי  כך,  אם   .)1993

גם בפעולתן של מערכות מודרניות של המדינה, כולל ־ ואולי 

בעיקר ־ במנגנון האחראי על האלימות הלגיטימית: הצבא.

זהו טיעון מרכזי במערך התיאורטי של אנלו בניתוח יחסי 

חברה וצבא: שיקולים אתניים אינם בהכרח "אנטי–מודרניים", 

המדינה  של  הפעולה  מכללי  אינטגרלי  חלק  מהווים  אלא 

המודרנית. אנלו מדגישה את ההתבססות על שיקולים אתניים 

בשירותי  כולל  המדינתי,  במנגנון  השלטת  העילית  על–ידי 

בגדר  איננו  כך,  אם  בחשבון,  האתני  המוצא  הבאת  הביטחון. 

סממן תרבותי המאפיין בעיקר את קבוצות השוליים; למעשה ־ 

ביותר בעבודתה של אנלו ־  אולי אחת הנקודות החשובות  וזו 

העילית.  קבוצות  שגרתי של  פוליטי  פעולה  כלי  הנה  האתניות 

הפלורליזם  לעומק  באשר  הקביעות  או  ההנחות  כי  נובע  מכאן 

בתוך הקבוצה היהודית ובינה לבין המיעוט הפלסטיני בישראל, 

הנן בעלות משמעות תיאורטית רחבה ביותר. 

עומק הפלורליזם הישראלי והישראלי–יהודי 

מנותח  לא  אך  מצוין  הישראלית  החברה  של  הפלורליזם  עומק 

או  מוצג  הוא  אין   .)1983( סמוחה  של  בעבודתו  מלא  באופן 

מנותח גם בתגובתו של ליסק )1983(. למשל, אצל שני החוקרים 

ההתייחסות אל ההשפעה שיש לפעולת הצבא ולמשקלו בחברה 

על הקהילה הפלסטינית–ישראלית היא מזערית. נראה כי שניהם 

נושאים  הם  בישראל  וצבא  חברה  ויחסי  שאתניות  מסכימים 

באשר  לאלם  קשורה  נוספת  משותפת  נקודה  תוך–יהודיים. 

למיקומן  מתייחסים  אינם  הם  הנושא:  של  המגדריים  להיבטים 

של נשים בצבא; למשמעויות שיש לצבא בחייהן ועל חייהן של 

ונשיות;  גבריות  בהגדרת  הצבא  של  למשקלו  בישראל;  נשים 

בין  עבודה  לחלוקת  וכן  בחברה;  ופטריאכליות  לפטריארכיה 

כנושא  )הצבא  הראשונה  הנקודה  שאת  בעוד  בישראל.  המינים 

)ההשפעות  השנייה  הנקודה  במפורש,  מציינים  הם  תוך–יהודי( 

של הצבא על החברה בתחום המגדרי( אינה עולה כלל באופק 

שאינן  הקבוצות  מסתכמות  לא  בזאת  ־  כן  על  יתר  ניתוחם. 

מופיעות בדיונם של סמוחה וליסק בקשרים שבין אתניות, צבא 

וחברה: גם יהודים אורתודוקסים בולטים בהעדרם מהניתוח של 

יחסי חברה וצבא וההקשר האתני.

ויהודים– נשים,  פלסטינים,  של  העדרם/ן  חשיבות 

נוספת  הסכמה  של  חשיפתה  עם  מתבהרת  אורתודוקסים 

פלורליזם  הוא  הישראלי  הפלורליזם  שניהם  על–פי  בעבודתם: 

חצוי. ראשית, יש הבחנה ברורה בין יהודים וערבים. שנית, גם 

תרומתו לביסוס מוסדות פטריארכליים בחברה הישראלית; זאת 

ועוד: לצה"ל נגיעה ישירה ביצירתה של חלוקת העבודה האתנית 

הישראליות  גבולות  להגדרת  ישירות  תורם  צה"ל  והלאומית; 

יהודים  בין  הגבול  ולהבהרת  היהודית–ישראלית  החברה  בתוך 

ישראלים ופלסטינים אזרחי ישראל.

אם כך, אין ספק כי מכל היבט רלוונטי ־ יהיה זה היבט 

כלכלי, פוליטי או תרבותי, או יהיה זה היבט של מגדר, אתניות 

או לאומיות ־ מרכזיותו של צה"ל היא בעלת משמעות עמוקה. 

ערך  יש  לצבא  הקשר  באמצעות  הנוצרים  ההון  שלסוגי  מאחר 

המרה שונה בשוק האפשרויות הפתוח בפני פרטים מקטגוריות 

מעגנת  מעניקה,  צה"ל  של  ופעולתו  ומאחר  שונות,  חברתיות 

דיפרנציאלי  באופן  וסמלי  חברתי  תרבותי,  הון  מכשירה  או 

ניתן  לא  כי  ברור   ,)Izraeli 2002( שונות  חברתיות  לקבוצות 

להבין את החברה הישראלית ואת האי–שוויון בה ללא עמידה 

על מרכזיותו של הצבא. צה"ל שותף ביצירת, בשימור ובהצדקת 

לקיחה  ללא  בישראל  האי–שוויון  הבנת  בישראל.  האי–שוויון 

בחשבון של משקל הצבא בה משולה להבנת גאות ושפל ללא 

השפעתו של הירח.

להיות ישראלי–יהודי כיום פירושו טשטוש תחומים בין צבא 

הישראלית–יהודית  החברה  של  שצבאיותה  כזו  במידה  וחברה 

אינה נתפשת עוד כצבאית אלא כמאפיין אזרחי ייחודי. בשארית 

ובהשלכות  התיאורטיים  בשורשים  כך,  אם  אדון,  המאמר 

ישות  הוא  צה"ל  כי  הקביעה  חברתיות אפשריות של  פוליטיות 

את  הצה"לי,  המיון  מושג  את  אנתח  מכן  לאחר  "אל–אתנית". 

מרכיביו החברתיים ואת יצירתה של הקטגוריה החברתית אותה 

כיניתי מגויסים מסויגים.

צבא ההגנה לישראל כישות אל–עדתית

על אף שאין הקביעה כי צה"ל הוא ישות "אל–עדתית" או "חוץ–

תומכים  רבים  החוקרים,  כל  על  שווה  במידה  מקובלת  אתנית" 

בקביעה זו. תמיכה שכזו באה לידי ביטוי ברור בעבודות שונות 

אשר נכתבו בעבר על יחסי חברה וצבא בישראל, ושבין הבולטות 

 Bowden 1976;( ביניהן נכללות עבודותיהם של באודן ורומאני

Roumani 1979(. לעומת זאת, בקובץ מאמרים חדש הדן ב"צבא, 

מדינה וחברה" ושיצא לאור בשנת 2002, ההיבט של הקשר בין 

Ben-( הצבא ליחסים אתניים בישראל כמעט ולא בא לידי ביטוי

Ari, Rosenhek and Maman 2002(. העדרו של כל דיון בנושא 

מהווה אמנם שינוי בולט, אך לא ברור או מנומק.

עמדה דומה מקובלת גם על רבים מאזרחיה היהודיים של 

"שמורת  בצבא  רואים  רבים  כאחד.  ומזרחים  אשכנזים  ישראל, 

הנחות  בחן  אשר  הבודדים  מהמאמרים  אחד  אל–עדתית.  טבע" 

יסוד אלה, ובמידה מסוימת פקפק בתוקפן, נכתב על–ידי סמוחה 

)1983(. סבירסקי )1995( פסע צעד אחד נוסף מבחינה תיאורטית 

הריבוד  החינוך,  במערכת  ההסללה  בין  ישיר  קשר  יש  כי  וטען 

צה"ל  סבירסקי,  על–פי  הישראלית.  בחברה  והאי–שוויון  בצבא, 

מהווה את כור יצירתה של הישראליות ־ ישראליות המובחנת 

על בסיס מעמד, עדה, מגדר ולאום.

במאמרו משנת 1983 מציג סמוחה שתי גישות לחקר עדתיות 

סמוחה  מבקר  אותה  בישראל,  השלטת  התזה  בישראל.  וצבא 

חולפת  תופעה  באתניות  רואה  התרבותית",  כ"גישה  ומגדירה 

ופרֵה–מודרנית. על–פי גישה זו, הזדהות אתנית מוגדרת כהזדהות 

שכזו  הזדהות  משותפת.  תרבותית  מורשת  עם  סובייקטיבית 

מאפיינת יותר את היהודים שהיגרו לישראל מארצות האסלאם 

מאשר את היהודים שהיגרו לישראל מאירופה. במציאות חברתית 

מודרנית, טוענת התזה השלטת, אתניות אמורה להיעלם. במקומה 

משניות  הזדהויות  החוצה  אחידה  לאומית  זהות  לצמוח  אמורה 

ובכלל זה הזדהות אתנית )בישראל ־ עדתית(. ההנחה המובלעת 

היא כי חשיפה ארוכת טווח למערכות מודרניות "מכשירה" את 

הנחשפים ליתר–מודרניות בפעולתם היומיומית.

של  הציונית  האידאולוגיה  ניצבת  זו  גישה  של  במרכזה 

הציונות  כי  הן  המרכזיות  הנחותיה  בישראל.  האומה  בינוי 

שונות,  ותרבויות  מוצא  מארצות  יהודים  ישראל  אל  קיבצה 

אחד  והשונות.  השונים  את  ממזגת  הציונית  הישראליות  כאשר 

ההגנה  צבא  הוא  המיזוג  בתהליך  המרכזיים  ההיתוך"  מ"כורי 

לישראל. גישה זו מבטאת מצרף של כמה מרכיבים תיאורטיים 

והנחות ביחס לצבא ומדינה בישראל. צה"ל, כמו מערכת החינוך 

זו  גישה  לפי  הוא  לצבא,  הכללי  הגיוס  חוק  ומתוקף  המדינתית 

כור היתוך ה"ממזג גלויות". בנוסף, צה"ל נתפש כמריטוקרטי, 

מודרני ורציונלי בהפעלת מערכת המיון שלו. זאת, כפועל יוצא 

ושימור לאומי.  ביטחון  יצירת  של הציוויים התפקודיים שלו ־ 

הגיוס  במתודת  אוניברסלי  בשאיפותיו,  כשוויוני  נתפש  צה"ל 

שלו ופתוח להישגים אינדיווידואליים. הטענה השכיחה היא כי 

הפער האיכותי הקיים בין קבוצות של מגויסים ומגויסות לצבא, 

וההתאמה של הפער לארץ מוצא ההורים, הם ברי–חלוף. המגע 

הבין–תרבותי בצבא, כמו בחברה ככלל, מצופה להביא לשוויון 

צה"ל  תרבותיים.  )אוסמוזיס(  והיכרות  מגע  העברה,  באמצעות 

הוא צבא העם. צה"ל הוא העם. כפי שטען סגן קצין חינוך ראשי: 

צה"ל הוא לא רק צבא, אלא גם בית ספר לאומי )סלומון 1982(.



־ 39 ־־ 38 ־

לתגמולים. התגמולים הופכים ליתרונות ־ יתרונות שהנם זכויות 

הון  משאבי  של  הפוליטי  ניכוסם  מוצדקות.  בהכרח  שאינן  יתר 

פועל  לא–כשרים שהם  כיתרונות  נחשף  וסמלי  חברתי  תרבותי, 

יוצא של העדפה, של תחרות לא הוגנת, ולאו דווקא של הישג 

או מאמץ.

הצבאי  האתוס  מבוסס  עליו  המריטוקרטי  העולם  מיתוס 

מטולטל קשות. מעטה ההגנה האופף את הפריבילגיה הגברית 

עשויה  זה  מאליו  מובן  עולם  מול  אל  מופר.  אשכנזית–מזרחית 

עשויות  חדשות  שאלות  חדשה.  מיון  לשיטת  דרישה  להופיע 

להישאל: מהי זכות יתר? מהי זכות אוניברסלית המוקנה בתוקף 

המדינה  כלפי  האזרח  חובות  ומהן  אזרחיות  זכויות  מהן  החוק? 

לצמוח  שעשויה  מכאן,  אזרחיה?  כלפי  המדינה  של  וחובותיה 

הישראלית.  בחברה  הכוח  למרכיבי  אחרת  לטקסונומיה  דרישה 

על  מבוססת  צה"ליות  איכות  לקבוצות  החלוקה  הכל,  אחרי 

השערה בדבר יתרונות חברתיים שיש לקבוצה מסוימת על פני 

אחרות ופעולה על בסיס השערה זו כאילו היתה הנחה מושגית 

המלאכותיות  של  חשיפתה  )ראיפיקציה(.  ממשית  מציאות  זו 

שביתרון זה, היא חשיפתו של מיתוס המיון הצה"לי.

מיתוס המיון 

המיון הצה"לי מספר סיפור. על–פי סיפור המיון הצה"לי, האיכות 

"כמות"  יש  פרט  לכל  ואוניברסלי.  אוביקטיבי  באופן  קיימת 

זו  מדידה  אמפירית.  למדידה  הניתנת  "איכות"  של  מסוימת 

מתבצעת על–ידי מכשירים ניטרליים הנמצאים בידיו של מערך 

מהטיות  חפים  אלה  מכשירים  כי  היא  ההנחה  הצה"לי.  המיון 

על  מספרים  רושמים  אלה  מכשירים  ואינטרסנטיות.  תרבותיות 

מציאות שהיא טבעית מעיקרה. איכות הנה נתון טבעי וביולוגי. 

למערך  האיכות  בין  התאמה  יש  כי  היא  המשתמעת  הטענה 

ההישגים של פרטים. הצבא רק מוציא מן הכוח אל הפועל את 

המערך הבלתי–נמנע של כישורים, ומעניק, באמצעות מדידותיו 

והליטוש הסופיים למוצר מוגמר  ומדדיו, את התואר, ההכוונה, 

המביא לידי ביטוי פוטנציאל אישי וטבעי שהוא נתון קיים. 

היה  יתכן  לא  נכון,  היה  הזה  הצה"לי  המיון  סיפור  אילו 

מצביעים  היו  מובחנת–אתנית  חברתית  קבוצה  של  שציוניה 

גבוהה  ירודה, דהיינו ־ שתהיה חפיפה  באופן קבוע על איכות 

של  כזה  ממצב  שכן,  אתני;  ומוצא  איכות  בין  שנים  וארוכת 

הטבעי  המצב  היה  אילו  ־  בקביעות  נמוכים  קבוצתיים  ציונים 

או האוביקטיבי ־ המסקנה המתבקשת היתה כי יש כאן כישלון 

טבעי או גנטי של הקבוצה, ומכאן כי הבדלים אלה הם הבדלים 

אך  גזענית,  טענה  זוהי  קבוצתית.  נחשלות  המציינים  טבעיים 

בצה"ל ובחברה הישראלית דוחים בכל פה את הטענה הגזענית. 

שבין  החפיפה  את  להסביר  צריך  הגזע,  טענת  את  דוחים  אם 

מוצא והישגים צה"ליים נמוכים של קבוצות חברתיות מובחנות 

מרקע אתני–מזרחי. ההסבר האפשרי הנוסף נעוץ בטענה שלפיה 

הישגים נמוכים אלה מקורם במערכת החינוך. מתברר אם כן כי 

צה"ל בדפוס המיון שלו ממשיך ומעבה את דחיקתם לשוליים של 

מזרחים ומזרחיות רבים, כפי שעושה מערכת החינוך.

תרומתו של הצבא לשכפולה של חלוקת העבודה החברתית 

קשורה אם כך בטבורה לשיטת המיון הצה"לית. השימוש במודל 

הנוכחיים  כישוריהם  חיילים על–פי  יש להציב  כי  המיון הקובע 

ובהשקעת מינימום משאבים )גל 1982(, תורם לחלוקת העבודה 

האתנית והמגדרית בחברה הישראלית. שיטת מיון זו היא ביטוי 

קבוצות  בין  ותרבותיים  מעמדיים  יחסים  של  לשכפולם  מרכזי 

אתניות ומגדריות יהודיות בחברה. לטענת גל ניתן לפעול אחרת, 

אך מדיניות שונה אינה ננקטת עקב שיקולים של העדר משאבים 

או קוצר ראייה חברתי.

הנמוכה"  האיכות  "קבוצות  את  בוחנים  שבה  זווית  מכל 

)קב"א( ־ הכוללות חיילים המוגדרים כקבוצות נחשלות, חיילים 

מקבוצות נכשלות, חיילים אשר אינם עומדים בסף גיוס, חיילים 

טעוני טיפוח ־ או כל מושג אחר שבו משתמשים, אנו ניצבים 

היסוד  הנחות  בעיה שאינה תואמת את  לא פתורה.  בעיה  בפני 

המריטוקרטיות והדמוקרטיות של המודרניות הצבאית והאנטי–

אתנית. כאמור, חפיפה אתנית קבועה של קבוצות האיכות הנמוכה 

יכולה להיות מובנת באמצעות מודל המיון המריטוקרטי.  אינה 

קיימות שתי אפשרויות בלבד: הראשונה היא כי אנו ניצבים בפני 

כבעיה  הבעיה  את  רואה  והשנייה  גזענית,  ופרשנות  פרקטיקה 

מבנית וקבועה של הזנחה. אם כך, יש מקום לשאול מדוע ממשיך 

הצבא את מדיניות המיון הזו?

נראה כי מתודת המיון מבססת את סמכותו של הצבא, את 

סמכותם של המפקדים בצבא, וכפועל יוצא מכך ־ את סמכותו 

של  לגיטימציה  על  הבנוי  החברתי  הכוח  חלוקת  מערך  כל  של 

הצבאי.  והתפקיד  הצבא  של  המועדפת  החברתית  ההערכה 

סמכותו הלגיטימית של הצבא לקבוע את זהות מפקדיו ואת אופי 

הכשרתם נשענת על פעולת הבחנה מקדימה וראשונית. הבחנה 

זו מוצגת באור אוניברסלי, אך למעשה היא מהווה ראיפיקציה 

הטיפול  כי  מכך  משתמע  הדומיננטית.  הקבוצה  מאפייני  של 

בקבוצות החלשות הוא נדבך משמעותי בבנייתה של חומת מגן 

המסויגים  המגויסים  לפיה  הטענה  את  שכוללת  לגיטימצְיונית, 

הוא  הנידון  הנושא  התוך–ישראלי–יהודי,  הפלורליזם  בניתוח 

"יחסים עדתיים" ־ תוך התעלמות ממרכיבי מגדר או דת. מובן 

שאין הכרח לקבל מסגרת תיאורטית שכזו. בהחלט ניתן לקבוע 

היסוד  הנחות  ממערך  חלק  היא  וערבים  יהודים  בין  שהחלוקה 

האידאולוגיות של סמוחה וליסק. אך ניתן גם להחיל ניתוח שונה 

הפלסטינים  את  בתוכה  כוללים  אם  הישראלית:  החברה  של 

מגדר;  של  שאלות  כלומר  ־  נשים  כוללים  אם  ישראל;  אזרחי 

ואם כוללים את הפיצול התוך–יהודי שבין קהילות יהודיות דתיות 

שונות, ניתן בהחלט להגיע לקביעה אחרת מזו של סמוחה וליסק 

באשר לעומק הפלורליזם בישראל. בעזרת ניתוח מכליל שכזה, 

ניתן לתאר מבנה אמין יותר של חלוקת הכוח בחברה הישראלית, 

אתניים,  מרכיבים  "אחרים".  או  נשים  ערבים,  מדיר  שאינו 

תיאורטי  במבנה  נכללים  ומגדריים  דתיים  לאומיים,  מעמדיים, 

זה כחלקים חיוניים של הדיון בקשרי הגומלין שבין צבא וחברה 

בישראל. ניתוח מעין זה חושף רמת פלורליזם חברתי עמוקה יותר 

מזה של סמוחה ושל ליסק, אך הוא רלוונטי בהרבה משלהם.

בין  הלאומי  הסכסוך  והן  יהודים  בין  האתני  המאבק  הן 

התיאורטי  מהמערך  חלק  להיות  חייבים  לערבים  יהודים 

המנסה לפרש את המאבק האתני ואת הסכסוך הלאומי. הפרדה 

מלאכותית שכזאת בין "עדתיות" ו"לאומיות" בנויה על הנחות 

כי  נטען  המדינה.  של  היהודי  לאופייה  באשר  נידונות  שאינן 

מדינת היהודים מצויה במלחמה עם אויביה הערבים, כי אזרחיה 

הם  הלוחמים  וכי  בצבא  לשרת  נקראים  המדינה  של  היהודים 

דמות  כן,  על  היהודית.  והמדינה  החברה  של  לקיומה  הערבות 

הגבר היהודי הלוחם ותפקידו הם המוערכים ביותר. מכאן מוכתב 

גם מיקומן המשני של נשים ושוליותם של ה"לא לוחמים". אלה 

הן הנחות היסוד של גישת ההפרדה בין "עדתיות" ו"לאומיות", 

עומק  את  הקובעת  גישה  ־  ו"חיצוני"  "פנימי"  קונפליקט  בין 

הפלורליזם במקום לבוחנו.

על–פי סמוחה )1983( לדוגמה, הפלורליזם התוך–יהודי מתמתן 

דווקא מתוך פעולתו הפרדוקסלית של הצבא. השירות הצבאי של 

מזרחים משמש כראש החץ ללגיטימציה פוליטית של תביעתם 

חברתית  ואסרטיביות  מוביליות  החברתית.  שוליותם  לחיסול 

שכזו מתממשת דרך אימוצן של עמדות "ימניות" באשר לסכסוך 

הישראלי–פלסטיני. יציאה משוליות חברתית "פנימית" מחייבת 

את אימוצה של נורמת השירות הצבאי הלאומי מול הקונפליקט 

ה"חיצוני". ניתוח שכזה ממקם, בהכרח, מזרחים רבים בעמדות 

נוקשות באשר לסכסוך ה"חיצוני" מול הפלסטינים. המסקנה מן 

הניתוח, אם כך, היא כי הפלורליזם התוך–יהודי אינו מעמיק, וכי 

בין חלקי החברה באמצעות השירות  גישור  נוצר מעין  למעשה 

ולפיה  במאמר,  המוצהרת  לטענה  מנוגדת  שכזו  עמדה  הצבאי. 

סמוחה,  על–פי  כי  נראה  מחריף.  בישראל  החברתי  הפלורליזם 

משותפים  ויעדים  ערכים  באמצעות  מגושר  היהודי  הפלורליזם 

המתממשים דרך השירות הצבאי. בנוסף לכך, בצבא מתאפשרת 

דוחה  סמוחה  לסיכום,  מזרחים.  של  חברתית  מוביליות  לדבריו 

השתמש  בה  אנלו  של  המושגית  המסגרת  את  פרקטי  באופן 

לצרכיו התיאורטיים. 

ניתן כאמור להגיע למסקנות אחרות לגבי עומק הפלורליזם 

בבסיס  הנעזר  יותר,  רחב  בהיקף  ניתוח  מאמצים  אם  בישראל 

אם  בישראל.  וחברה  צבא  שבין  היחסים  להבנת  שונה  אמפירי 

אין מגבילים את החברה הישראלית אך ורק למרכיביה היהודיים 

הנשים,  ישראל,  אזרחי  הפלסטינים  את  כוללים  אם  והגבריים, 

מקבל  הישראלי  הפלורליזם  עומק  האורתודוקסים,  והיהודים 

ממדים הנעדרים מהניתוח המצמצם. בנוסף, אם בוחנים את שאלת 

הסירוב החברתי ואת עמדותיהם של המגויסים המסויגים, ניתן 

לקבוע כי על אף שאין מרד המוני נגד נורמת השירות הצבאי, 

בהחלט קיימת אוכלוסייה המסרבת למלא תפקידים של שוליוּת 

חברתית וקבלה כנועה של סמכותם הלגיטימית של רשויות הצבא 

והחברה. מבחינה תיאורטית ומעשית מאיים הסירוב החברתי על 

נורמת השירות הצבאי המלא.

הסירוב החברתי שואל באופן ישיר ופשוט: מדוע יש לקבל 

את השירות הצבאי כנורמה חברתית? החייל הנפקד משירות או 

העריק מציב את השאלה: תחת אילו תנאים אמור הפרט לשרת 

את הקהילה? נפקדות ועריקות מאתגרות את הכללים המפקחים 

המבנה  והמדינה.  העם  והקהילה,  הפרט  בין  הגומלין  יחסי  על 

באופן  אלה  בשאלות  לעסוק  שלא  מעדיף  הקיים  הנורמטיבי 

נוקב. אך  דיון  ברור. מבחינתו, תשובות מעורפלות עדיפות על 

הדיון הנוקב עולה מעצם קיומו של הסירוב החברתי.

הקשורה  הפריבילגיה  על  גם  צל  מטיל  החברתי  הסירוב 

בשירות הצבאי וכן על הנהנים המרכזיים מפירותיו של שירות 

כלל  בדרך  נתפש  מאליהן  המובַנות  הפריבילגיות  עולם  זה. 

של  כוחו  טמון  אלה  ובניטרליות  בנורמליות  וניטרלי.  כנורמלי 

המובן מאליו, ואילו ערעורן מערער גם את עולם הפריבילגיות 

מטיל  החברתי  הסירוב  זו.  מובנת מאליה  נורמליות  אל  הקשור 

שכן  ופוליטית,  ערכית  למערבולת  אלה  ונורמליות  ניטרליות 

גברים  של  ולמיעוט  אשכנזים  לגברים  המוענקות  היתר  זכויות 

יכולת,  של  המיון  מבחני  את  בהצלחה  העוברים  מזרחים 

קונפורמיות ונאמנות, הופכות באמצעות אתגר הסירוב החברתי 



־ 41 ־־ 40 ־

ביביליוגרפיה

ארז, יוסף, שביט, יוסי וצור, דורית )1993(. "האם קיים אי–שוויון עדתי בסיכויי הקידום 

בצה"ל?". מגמות ל"ה )1(, עמ' 37-23.

גבלי, אלישבע )1981(. הצבא כסוכן סוציאליזציה לנוער טעון טיפוח. עבודת גמר לתואר 

דוקטור. ירושלים: האוניברסיטה העברית.

שיקולים". תמצית  ־  בצה"ל  חלשות  מאוכלוסיות  חיילים  "שילוב   .)1982( מיכאל  גל, 

מערכות 283, עמ' 44-36. 

כהן, אריה ועמרני, נסים )1989(. "השפעת קורס 'השכלת יסוד' בצה"ל על הדימוי העצמי 

של מתגייסים טעוני טיפוח". מגמות ל"ב )1(, עמ' 83-75.

ליסק, משה )1983(. "תזות לדיון או קביעה מוקדמת של עמדות?". מדינה, ממשל ויחסים 

בין–לאומיים 22, עמ' 38-33.

מייזלס, עפרה )1993(. השירות בצה"ל כמרכיב מרכזי בהתפתחות בני הנוער בישראל. 

זכרון יעקב: המכון הישראלי למחקרים צבאיים. 

מש, רוני ודינאי, עמליה )1994(. "הקשר בין טיפוסי משפחות של חיילי 'מקא"ם' לבין 

הסתגלות בניהן לצה"ל". מגמות ל"ה )4(, עמ' 385-375.

סבירסקי, שלמה )1995(. זרעים של אי–שיויון. תל–אביב: ברירות.

סבירסקי, שלמה וברנשטיין, דבורה )1993(. "מי עבד במה, עבור מי, ותמורת מה? הפיתוח 

הכלכלי של ישראל והתהוות חלוקת העבודה העדתית". בתוך: רם, אורי )עורך(. 

החברה הישראלית: היבטים ביקורתיים. תל–אביב: ברירות, עמ' 147-120.

סלומון, נסים )1982(. "החינוך בצה"ל ־ מגמות קבועות ותהליכי שינוי". מערכות.

ממשל  מדינה,  ולמחקר".  לדיון  תזות  בישראל:  וצבא  "עדתיות   .)1983( סמי  סמוחה, 

ויחסים בין–לאומיים 22, עמ' 32-5.

 ,4 וביקורת  תיאוריה  הישראלית".  בחברה  "מיליטריזם   .)1993( ברוך   קימרלינג, 

עמ' 140-123.

תוצר  בינוני  ומעמד  ציבוריים  אמצעים  "ניכוס   .)1979( שולמית  וכרמי,  הנרי  רוזנפלד, 

המדינה". מחברות למחקר וביקורת 2.

שרר, משה )1996(. "שירות מלא, חלקי ואי–גיוס בני שכבות נחשלות לצה"ל ־ הבעיה 

והשלכותיה". חברה ורווחה: רבעון לעבודה סוציאלית י"ז )1(, עמ' 31-7.

Anderson M.L. and Collins, P.H. (2001). Race, Class, and Gender: 

An Anthology, Fourth edition. Toronto: Wadsworth Thomson 

Learning.

Ben–Ari, E., Rosenhek, Z. and Maman, D. (2002). “Introduction: Military, 

State and Society in Israel: An Introductory Essay”. in: Maman, D., 

Ben–Ari, E. and Rosenhek, Z. (Eds.), Military, State and Society in 

Israel: Theoretical and Comparative Perspectives. New Brunswick 

(USA): Transaction Publishers, pp.1–39;

Ben-Eliezer, U. (2002). “From Military Role-Expansion to Difficulties in 

Peace-Making: The Israeli Defense Forces 50 Years On”. in: Maman, 

D., Ben-Ari, E. and Rosenhek, Z. (Eds.). Military, State and Society in 

Israel: Theoretical and Comparative Perspectives. New Brunswick 

(USA): Transaction Publishers, pp. 137-172.

Bowden, T. (1976). Army in the Service of the State. Tel Aviv: University 

Publishing Projects.

Enloe H. C. (1980). Ethnic Soldiers: State Security in Divided Societies. 

Athens: The University of Georgia Press. 

Foucault, M. (1979). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New 

York: Vintage Books. 

Helman, S. (2002). “Citizenship Regime, Identity and Peace Protest 

in Israel”. in: Maman, D., Ben-Ari, E. and Rosenhek, Z. (Eds.). 

Military, State and Society in Israel: Theoretical and Comparative 

Perspectives. New Brunswick (USA): Transaction Publishers, pp. 

295-318.

Ignatieff, M. (1978). Just Measure of pain: the Penitentiary in the Industrial 

Revolution: 1750-1850. New York: Columbia University Press.

Izraeli N. D. (2002). “Paradoxes of Women’s Service in the Israel Defense 

Forces”, in: Maman, D., Ben-Ari, E. and Rosenhek, Z. (Eds.). 

Military, State and Society in Israel: Theoretical and Comparative 

Perspectives. New Brunswick (USA): Transaction Publishers, pp. 

203-238.

Linn, R. (1986). “Conscientious Objection in Israel during the War in 

Lebanon”. Armed Forces and Society 12, pp. 489-511. 

O’brien, P. (1982). The Promise of Punishment: Prisons in Nineteenth 

Century France. Princeton, N.J.: Princeton University Press.

Peri, Y. (1983). Between Battles and Ballots: Israeli Military in Politics. 

Cambridge: Cambridge University Press.

Peri, Y. (2002). “Civil-Military Relations in Israel in Crisis”. in: Maman, 

D., Ben-Ari, E. and Rosenhek, Z. (Eds.). Military, State and Society in 

Israel: Theoretical and Comparative Perspectives. New Brunswick 

(USA): Transaction Publishers, pp. 107-136.

Poster, M. (1984). Foucault, Marxism and History: Mode of Production 

Versus Mode of Information. Cambridge: Polity Press. 

Rothman, J. D. (2002). The Discovery of the Asylum: Social Order and 

Disorder in the New Republic. Revised Edition. New York: Aldine 

de Gruyter.

Roumani, M. (1979). From Immigrant to Citizen: The Contribution of the 

Army to National Integration in Israel: The Case of Oriental Jews. 

The Hague: Foundation for the Study of Plural Societies.

כפי  לאומית,  יש לטפל בהם כמשימה  כי  באופן טבעי,  קיימים 

ראות  ובעלי  אחראים  ־  העם  צבא  ־  אנו  וכי  הצבא,  שעושה 

מקיפה ואל–עדתית.

את כל המבנה הלגיטימציוני הזה מאירים הסרבנים החברתיים 

של  ההיסטוריה  מערערת  הזה  המבנה  את  האילמת.  בפעולתם 

הישראלית  רבת השנים. החברה  הסירוב החברתי על שתיקתה 

היתה מלכתחילה חברה אזרחית מגויסת למשימות צבאיות של 

שימור ושיור עצמי )קימרלינג 1993(. אך פעולות שימור ושיור 

אלה הצטיינו בדינמיקה פנימית אשר מיסדה מבנה מעמדי, אתני 

ומגדרי מסוים, והתבצעו תוך כדי סימון קבוע של אויב לאומי. 

של  החברתיים  המאפיינים  כי  לעיל  הנאמר  מכל  משתמע  אין 

הפרטים המממשים מערך אינטרסים חברתי שכזה אינו משתנה. 

שורותיו  את  יפתח  שהצבא  למשל,  האפשרות,  קיימת  בהחלט 

למזרחים רבים יותר או אפילו לנשים או לקבוצות דתיים שונות. 

ההבחנה  מתבצעת  שבה  שהמסגרת  הוא  זאת  מכל  החשוב  אך, 

וההכשרה לתפקידי שליטה ממשיכה את פעולתה.

המיון הצבאי מבסס את הסמכות של המוסד הצבאי, בהיסמכו 

על קריטריונים פסאודו–מדעיים בשירות הצבא והמדינה. המיון 

והסלקציה הצבאיים הם גם הבסיס ללגיטימציה של הפוליטיקה 

מבוסס  עליו  החברתי  המסד  זהו  המלחמה.  של  והפוליטיקאים 

אלה  של  העדיפות  לעמדת  המקור  זהו  המלחמה.  אתוס  ומוקם 

עליו  הבסיס  זהו  בישראל.  המלחמה  פרויקט  את  מנהלים  אשר 

הלאומית,  ההגנה  למשימת  הנרתם  מדע  של  ההעדפה  מושתת 

המלחמה.  שימור  של  כלכלית  ופוליטיקה  פוליטית  כלכלה  של 

מנגנון  באמצעות  הכשרה  ומקבלים  ביטוי  לידי  באים  אלה  כל 

ההבחנה שהוא מודל המיון הצה"לי. 

משתמע מכל הנאמר לעיל כי המוסדות הצבאיים והצבא הם 

אחת הטריטוריות השמרניות בחברה הישראלית. הצבא מסתיר 

את המושגים האתנוצנטריים המצויים בשימוש במיון ובהבחנה בין 

חיילים, בניתובם לעיסוקים שונים בתוך הצבא, ובחלוקת סטטוס 

צבאי וכוח פוליטי. לא זו בלבד, אלא שהצבא גם מנצל לרעה את 

הלגיטימציה החברתית הרחבה אשר הוענקה לו כרשות העוסקת 

בשיור הקיום היהודי–ישראלי. צה"ל ניצל את העובדה כי ביקורת 

על מישור זה של פעולת הצבא נשמעת לעתים רחוקות ־ לא רק 

משום שאזרחים  גם  אלא  אוהדת,  בעין  מתקבלת  שאינה  משום 

רבים מאמינים בייעודו של הצבא ומשליכים עליו את יהבם. 

הסודיות  לו  שמעניקה  החשיכה  חסות  תחת  פועל  צה"ל 

קיימים  הצבאית  המדינות  וקובעי  הצבא  מפקדי  בידי  הצבאית. 

בין קבוצות אוכלוסייה  כלים המעצבים את היחסים החברתיים 

שונות בחברה הישראלית, אך לאף גורם מחוץ למערכת הצבאית 

אין אפשרות להתחקות אחר תהליך קבלת ההחלטות הצבאיות 

בקשר למדיניות חברתית ותרבותית. לציבור אין נגישות למשאבי 

האינפורמציה החיוניים לבחינת המדיניות הנקבעת. הצבא שולט 

מבלי  בישראל  התרבותיים–פוליטיים  החיים  של  מרכזי  בתחום 

שניתנת אופציה כלשהי ללמוד, לדעת או לבקר את פעולותיו. 

התפקיד  הגדרת  את  מאפשר  שכזה  גורמים  שמערך  ספק  אין 

שמרנית,  לגישה  בסיס  זהו  עצמו.  הצבא  על–ידי  הצבא  של 

אתנוצנטרית וצדקנית. מאחר שבסיס זה קיים, הוא נוצל במלואו 

על  המופקדות  הפוליטית  והמערכת  הצבאית  המערכת  על–ידי 

הצבא והמדינה.

בעיית הנאמנות הפוליטית שמטרידה את העילית השלטת 

חייבה כאמור מערך של הענקת ציונים לקבוצות שונות המהוות 

את החברה הישראלית האזרחית. סולם של נאמנות היה מחויב 

כקבוצה  יהודים  של  ההגדרה  זו,  במסגרת  הפוליטית.  המציאות 

שניתן לסמוך עליה היתה ברורה אך לא מספיקה. בתוך הקבוצה 

היהודית היה צורך בהקמתן וביסוסן של נאמנויות חלקיות. מאחר 

לגבי  אתניים  קריטריונים  מוצהר  באופן  לאמץ  היה  ניתן  שלא 

מרכיבי החברה היהודית ישראלית, ומכיוון שהצרכים התפקודיים 

אומץ  רבה,  והשקעת משאבים  אימון  חייבו הכשרה,  הצבא  של 

קריטריון מריטוקרטי לתיעולם של המתגייסים השונים. קריטריון 

נוסח תחת תנאים שבהם להיות "ישראלי" משמעותו היתה  זה 

להיות "אשכנזי". ה"אשכנזיות" הפכה לתעודת הכשר לנאמנות 

ולמעשה הוערכה גם כהישג אינטלקטואלי, ואילו "מזרחי" היה 

בהכרח שיוך אתני. אך יותר מכך, מאחר שהנאמנות של גברים 

צורך לבסס את הקשר שבין  היה  מזרחים היתה מוטלת בספק, 

הישגיהם האינדיווידואליים למהימנות פוליטית. רק אלה אשר 

צבאי  שירות  של  וההישג  הבחינה  של  המצרף  כור  את  עברו 

"נכון", מהימנותם עשויה היתה להתקבל מבחינה פוליטית. קשר 

זה שבין הישג אישי ומהימנות פוליטית חייב הוכחה. "מזרחיות" 

"כבדהו  בגדר  עדיין  והנם  היו  מזרחים  גברים  בחינה.  חייבה 

נעוצים  הצה"לית  המיון  מערכת  של  שורשיה  קבוע.  וחשדהו" 

המעצבות  ההעדפות  יהודית.  גברית,  אתנית,  העדפה  במערכת 

היו של העילית אשר שלטה במדינה. ועילית זו היתה אובססיבית 

בנוגע לביטחונה, שתורגם על–ידה לשלטון במדינה ובחברה. 

ברצוני להודות לאופיר עבו על עבודתו המסורה והיעילה באיסוף 

החומר לצורך כתיבת מאמר זה. התוכן והטענות במאמר זה אינן 

בהכרח מקובלים על אופיר עבו.



־ 43 ־־ 42 ־

הפלסטינים  כשראיתי את התלמידים  אילן פפה: 

הצעירים נוטעים עצים בט"ו בשבט, נזכרתי באביו 

של מחמוד עיסא, בן הכפר לוביא שנהרס על–ידי 

מעין  הוא  מחמוד   .1948 בשנת  הישראלי  הצבא 

המוכתר של פליטי לוביא שמשום מה רבים מהם 

בחרו בקופנהגן בדנמרק כמקום מפלטם. אביו היגר 

וכבר כמה שנים מנסה לנטוע  יחסית  בגיל מבוגר 

עשה  בנו  מצליח.  ולא  בקופנהגן,  זית  עץ  ולגדל 

אשר  ביער  שמתמקד  לוביא  על  דוקומנטרי  סרט 

ניטע על חורבות הכפר. אפשר לראות בין העצים 

מבית  חלק  וגם  הבתים  חורבות  את  גם  היום  עד 

הקברות שנשאר.

על  נוגות  מחשבות  מעוררת  הזו  התמונה 

באקלים  מחדש  לנטוע  שמנסה  האבא,  בין  הקשר 

עצי  לגדל  אי–אפשר  הרי  זית,  עץ  מתאים  שלא 

העצים  מול  אל  בחממה,  אלא  בקופנהגן  זית 

הים–תיכוני  הכפר  אדמת  על  שניטעו  האירופאים 

לייבא  אי–אפשר  שגם  מתברר  בלוביא.  והערבי 

של  האורן  עצי  התיכון.  למזרח  אירופאים  עצים 

היער שניטע על לוביא נבלו גם הם. אלה הם עצי 

האורן האירופי ששר החקלאות הראשון של מדינת 

ישראל, שהיה אחראי על הייעור גם יחד עם הקרן 

הקיימת לישראל, הביא על מנת להפוך את פלסטין 

"הערבית" ל"אירופית".

המופיעה  הנטיעה  התבצעה  היכן  יודע  אינני 

הילדים הפלסטינים האלה  כי  נניח  בתמונה. אבל 

נוטעים עצים על חורבות שכונה או כפר פלסטיני, 

ביום  לשם  ילדיהם  יבואו  כשיגדלו,  ולימים, 

וכך  וקרבנותיה.  הנכבה  את  להזכיר  העצמאות 

מפגש  למקום  יהפוך  זאת  בכל  אולי  הזה  האתר 

שעליו מתרחש איזה שהוא תהליך של פיוס למרות 

שמבצעיו  פשע  פשע,  זירת  זו  להיום  נכון  שעדיין 

ידועים אך מעולם לא הובאו לדין.

התמונה גם מספרת את סיפור היווצרותו של 

המנהיגות  ישראל.  מדינת  בתוך  פלסטיני  מיעוט 

הציונית אשר תכננה את הטיהור האתני לא ציפתה 

שבשטח המדינה היהודית יישאר ולו פלסטיני אחד, 

במציאות  להיעלם  נועדו  הם  שגם  הדרוזים  כולל 

חיפא/חיפה.  בנטיעות".  משתתפים  העירוני  הספר  בית  תלמידי  המיעוטים,  ילדי   — בחיפה  הנטיעות  "טקס  הקק"ל:  של  הרשמי  הכיתוב   |  46

נטיעות ברחבי הארץ, שנועדו לבסס את הקשר  כיום של  יזמו מוסדות היישוב את ט"ו בשבט  ישראל  עוד לפני הקמתה של מדינת 

של האוכלוסייה היהודית, שברובה היתה לא–ילידית, עם המקום. אחרי הקמת המדינה, כשלגופם חולצות לבנות חגיגיות, המשיכו 

תחתיו  ולקבור  המקום  פשעי  על  לכסות  נועד  שנטעו  שהעץ  חלקם  יגלו  לימים  רק  הנטיעות.  בטקס  להשתתף  ישראל  וילדי  ילדות 

אלה  נערים  בטקס.  המיעוטים"  "ילדי  של  שיתופם  על  מסוכך  דו–לשוני,  בכיתוב  הספר  בית  שם  ועליו  המדינה,  דגל  ההריסות.  את 

שבתמונה היו מבוגרים מספיק כדי לחוות את הטלטלה שעברה חיפא בעת שגורשו ממנה כשישים אלף תושבים. כשהם מקובצים 

 כך סביב המעדר ופוערים בור באדמה, קשה שלא לדמיין את המאמץ שלהם להסתכל אל תוך הבור כחלק מניסיון לגעת באותו אסון. 

צלם: רודולף יונס, ארכיון הצילומים קק"ל, פברואר, 1950. 

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

בין העצים
הערבי כמושא לאיסוף מידע — 22.4.2009

של מי ההיסטוריה? של מי כתיבתה? של מי שיוצר אותה, מתעד אותה, מחזיק בבעלותו את 

מקרית–גת  רותם  אייר  שלפניכם  האיור  את  עצמה?  ועליה  התיעוד,  אותו  על  היוצרים  זכות 

את  עצמה.  התמונה  את  להדפיס  הקק"ל  מארכיון  אישור  להשיג  הצלחנו  לא  כה  שעד  לאחר 

D263–042 התצלום ניתן לראות באתר הקק"ל תחת המספר



־ 45 ־־ 44 ־

רק  להבנות.  אמור  היה  האתני  שהטיהור  החדשה 

כאשר הדרוזים עברו לצד הציוני הם ניצלו. 

המדינה  בתוך  פלסטיני  מיעוט  של  קיומו 

האתנית היהודית יצר סיבוך עבור אליטה פוליטית 

דמוקרטית  מדינה  כאן  לקיים  תוכל  כי  שהניחה 

לעילא ולעילא באמצעות רוב יהודי מוחלט. מאחר 

נולד  יהודית,  דמוגרפית  בלעדיות  נוצרה  ולא 

המנגנון הגזעני של מדינת אפרטהייד לא רשמית 

אבל  היהודית.  לדמוקרטיה  בלעדיות  על  ששמר 

המציאות  של  המורכבות  את  גם  חושפת  התמונה 

הזו עבור המיעוט הפלסטיני. המשטר החדש אִפשר 

לו,  התנגדת  לא  אם  יחסית  נוחים  פרטיים  חיים 

ובכלל, המיעוט שלא מרד עזר לבנות את המציאות 

החדשה שמחקה את פלסטין. לימים תהייה נטייה 

למציאות  התרומה  בין  זהב  שביל  למצוא  לנסות 

אך  הישנה.  את  למחוק  לא  הרצון  ובין  החדשה 

הדילמה הזו לא נפתרה עד היום. 

אחת לכמה זמן מציף אותי זיכרון ישן של סיטואציה שבה אדם 

אותי  הפך  כך  כדי  ותוך  שלי  סרט  על  אתי  דיבר  הכרתי  שלא 

בפני  כשהקרנתי  שנים  כעשר  לפני  היה  זה  פעולה.  למשתפת 

כיתה של תלמידי משפטים את סרטי סימן משמים. הסרט עוסק  

מה  וביניהם  רצח,  מקרי  של  שונים  סוגים  בהלבנת  השאר  בין 

שקרוי בישראל ־ “חיסול". החיסול שאליו התייחסתי בסרט היה 

אחד  אלי  ניגש  ההקרנה  בתום  "המהנדס".  עיאש,  יחיא  חיסול 

הסטודנטים שצפו בסרט ושאל אם יוכל לשאול ממני עותק של 

הסרט. הפנייה שלו קוממה אותי. ההתקוממות שחשתי לא נבעה 

מעצם הבקשה כי אם מן ההנמקה שהתלוותה אליה ־ “אני מכיר 

ירצה לראות את  ואני בטוח שהוא  את מי שחיסל את המהנדס 

הסרט". 

זו ודאי לא היתה פעם ראשונה שניסו להפוך אותי למשתפת 

פעולה, אבל זו היתה ללא ספק הפעם הראשונה שבה התבקשתי 

בצורה ישירה לשתף פעולה עם רצח. 

איזה רצח תשאלו? הרי זה היה זמן רב אחרי מות "המהנדס" 

וכוחות הביטחון ודאי לא נזקקו לי בשביל "לחסל" אותו. אולם 

זה בדיוק הדבר שהבנתי אז ־ עד כמה כוחות הביטחון זקוקים 

גם לי, ויתרה מכך, כופים עלי לשתף עמם פעולה. ברגע בו סיים 

הסטודנט למשפטים להציג בפניי את בקשתו, אני נעשיתי למי 

שיודעת משהו על האיש שרצח את יחיא עיאש או לפחות למי 

שיודעת איך אפשר להגיע אליו ולהעמידו לדין. למיטב ידיעתי, 

את  ולמסור  למשטרה  לפנות  עלי  היה  חוק,  שומרת  כאזרחית 

י  ת ו הפרטים שידעתי על רצח יחיא עיאש. לא רציתי שיאסרו א

וגם לא שישלחו אותי להסתכלות פסיכיאטרית, ולכן ויתרתי על 

הערוצים הסבירים שבהם היה עלי להיעזר כדי לדווח על פרטים 

וכך סייעתי להפוך את הרצח ל"חיסול", הרג  הקשורים לרצח. 

מחוץ  להתרחש  ממשיך  והוא  ממשפט  חסינים  "נקי" שמבצעיו 

לחוק. הדבר היחיד שנותר לי לעשות בסיטואציה האומללה הזו 

את  ולשתף  סטודנט  לאותו  הסרט  של  עותק  למסור  לסרב  היה 

לצערי,  הצהרים.  אחר  באותו  לי  שאירע  במה  וחברותיי  חבריי 

כשתיארתי את עצמי כמשתפת פעולה עם רצח לא מצאתי אצלם 

זה  בי.  מכה  הזה  הזיכרון  זמן  לכמה  אחת  מאז,  קשובות.  אזנים 

קורה בעיקר במצבים שבהם סיפוריהם של אנשים הופכים אותי 

ובעיני  פשע  בבחינת  הוא  שבעיניי  מה  עם  פעולה  למשתפת 

אחרים הינו "מעשה מדינה" או "דאגה לביטחוננו".

מכן,  לאחר  שנים  כעשר  חזקה  בעוצמה  צף  הזה  הזיכרון 

כשערכתי את הספר אלימות מכוננת, שהיה מבוסס על התערוכה 

. זה אירע במהלך שיחה עם עורכת  ת ו ר כ ו שהוצגה בגלריית ז

דין של הקק"ל על זכותי לפרש תצלומים שהם שומרים בארכיון 

לשתף  נדרשתי  לא  ־  לגמרי  שונה  היתה  הסיטואציה  שלהם. 

פעולה עם רצח, אלא רק עם קביעה כוחנית של גבולות הדיון על 

ההיסטוריה ועל פרק מסוים בה הקשור בהקמת מדינת ישראל. 

יומיומי היות ואנחנו חיים בזירת  שיתוף פעולה כזה הוא עניין 

של  פשעים  מאותם  שרידים  פזורים  שלה  רבות  שבפינות  פשע 

מתי  שרק  פשעים  ־  חזרתם  ומניעת  מבתיהם  אדם  בני  גירוש 

במשך  ככאלה  בהם  ההכרה  אי  כפשעים.  בהם  מכירים  מעט 

עשרות שנים הוא תולדה של אינספור שיתופי פעולה בין יהודים 

לבין עצמם בעניין קבלתה של גרסה חלולה של תולדות המקום 

שמאפשרת לגירוש ההמוני להיתפש כעובדה מוגמרת. 

שיחת הטלפון מהעורכת דין של הקק"ל הגיעה בוקר אחד, 

אחרי שבמשך כמה שבועות לא הצלחנו להשיג מארכיון קק"ל 

אישור לרכישת זכויות לפרסום התמונות, פרוצדורה שבמרבית 

הארכיונים האחרים מתבצעת באופן אוטומטי כמעט. לא הופתעתי 

מכך שעורכת הדין טילפנה ־ המו"ל של הספר הכין אותי לכך ־ 

אך הופתעתי מהאופן שבו פתחה את השיחה. היא אמרה לי שהם 

חיפשו וביררו עלי פרטים וראו שאני מרצה בבר אילן. לא הבנתי 

ולהמתין  לענות  לא  החלטתי  להבין.  עלי  היה  שאולי  מה  את 

בסבלנות להמשך דבריה. היא אמרה לי שהם חוששים מהטקסט 

שאני אצרף לתמונות ומבקשים לקבל אותו לאישור. עניתי לה 

את שאמרתי יום קודם לכן למו"ל של הספר שמסר לה את דבריי 

כלשונם ־ שאני מסרבת להגיש את הטקסטים שלי לאישורם. 

חזרתי וציינתי באזניה שאני חוקרת עצמאית, שהספר לא נכתב 

מטעמם או בהזמנתם ואיני רואה מדוע עלי להגיש לאישורם את 

מה שאני כותבת רק משום שנעזרתי בחומרים שמקורם בארכיון 

שלהם. ככלות הכל מדובר בארכיון ציבורי שתחזוקתו ממומנת 

מסכימה  שאני  וציינתי  חזרתי  ממני.  גם  שנגבים  המסים  מן 

לפרסם מתחת לתצלומים את הכיתובים של הקק"ל כלשונם ורק 

אחריהם את הכיתובים שלי.

דה  אוף  אותך  לשאול  רוצה  "אני  לי:  ענתה  היא  בתשובה 

דבריה  את  קטעתי  שפוגע...".  בטקסטים  משהו  יש  אם  רקורד, 

ואופן  והתעקשתי שהשיחה שאנחנו מקיימות אינה בשום פנים 

"אוף דה רקורד". הזכרתי לה באדיבות שאנחנו גם לא חברות 

ושהיא עו"ד של גוף ציבורי ואני חוקרת עצמאית ולכן כל שיחתנו 

היא אך ורק "און דה רקורד".

כל אחת מאיתנו חזרה על עצמה כך כמה פעמים עד שהיא 

ניסתה דרך חדשה ואמרה לי בחוסר סבלנות: "טוב, כבר עזבנו 

את האוף דה רקורד, שאלתי אותך 'בינינו'". נראה היה לי מיותר 

הם  ו"בינינו"  רקורד"  דה  ש"אוף  לה  ולהסביר  אותה  להעליב 

שוב  בלחזור  הסתפקתי  לכן,  ראשונה.  מדרגה  משפחה  קרובי 

ניסתה מחדש את אסטרטגיית  היא  יובשנית.  אותה תשובה  על 

ה"קרבה בינינו" ולאחר מכן אף את הטיעון המשפטי על קניין 

רוחני שאינו תקף במקרה של ארכיון ציבורי שאמור להיות פתוח 

לכל בתנאים שווים. לבסוף גם היא התעייפה ונדמה לי שאפשר 

לפרש את סוף השיחה כטריקת טלפון. נדמה לי שאחר כך עוד 

ת שבישיבה הבאה שלהם  ו ר כ ו הובטח למו"ל או ליו"ר עמותת ז

הם ידונו בבקשתנו. עד היום עודנו מחכים. ויתרנו על השימוש 

בהם.  שנרשם  מה  של  הציטוט  על  התעקשנו  אך  בתצלומים, 

בעצה אחת עם מעצב הספר החלטנו לשמור על היחס בין תמונה 

ברישומים סכמטיים שיאפשרו  תוך החלפת התצלומים  לכיתוב 

לקוראות ולקוראי הספר להכיר בהם את מושא הכיתוב. 

אחד מאתרי הנטיעות של הקק"ל, 

כיום  ידוע   , שנהפך גם לפארק לאומי

ילון" בשם "פארק קנדה-אי

את הכפרים עמואס, יאלו, ובית נובא הרסו דחפורים של צה"ל 

בשנת 1967, כאשר שתלה הקק"ל על שטחם את הפארק, במימון 

תרומות, בעיקר מיהודי צפון–אמריקה.

, הסכימו בקק"ל  ת ו ר כ ו לאחר מאבק משפטי של עמותת ז

להחליף את נוסחי השילוט בפארק הלאומי, שעד לעתירה מחקו 

מההיסטוריה של המקום את עברו הפלסטיני. כך נכתב:

היסטוריים. החל  איילון-קנדה משופע באתרים  פארק 

בתל איילון המזוהה כאיילון, עיר בנחלת שבט בנימין, 

עבור  ובה שרידי מצודה חשמונאית,  חורבת עקד  דרך 

של  מים  הובלת  מערכת  שרידי  ובו  המעיינות  בעמק 

מצויים  באתר  אמאוס–ניקופוליס.  הרומאית  העיר 

מבצר  ושרידי  הביזנטית  מהתקופה  כנסייה  שרידי 

קבר  נבנה   ,1288 בשנת  הממלוכית,  בתקופה  צבני. 

הדרך  על  שחלש  איוב  דיר  הכפר  אבן–ג'בל.  השיח' 

מלחמת  עד  הפארק  בשטח  התקיים  לירושלים  העולה 

השחרור. הכפרים עמואס ויאלו התקיימו בשטח הפארק 

עד לשנת 1967. בכפר עמואס התגוררו 2,000 תושבים, 

חורבות  ליד  וברמאללה.  בירדן  מאז  מתגוררים  אשר 

הכפר נשתמר בית הקברות. בכפר יאלו התגוררו 1700 

תושבים, אשר מתגוררים מאז בירדן וברמאללה. בכפר 

נשתמרו מעיין ומספר בורות מים.

הערה על שיתוף פעולה ושימוש בתצלומים 

י א ל ו ז א ה  ל א י ר א



־ 47 ־־ 46 ־

אפריל  בחודש  קנדה  בפארק  קק"ל  הציבה  כאלה  שלטים  שני 

אם  שספק  הלאקוני,  העקר,  הזה,  הניסוח  שגם  אלא   .2006

ראוי היה להתפשר עליו עם הקק"ל, היה נראה כראוי למחיקה 

בעבור מטיילים אלמונים. שלט אחד אותו הציבה קק"ל באזור 

מרכז הכפר יאלו נעקר ממקומו פחות משבועיים אחרי שהוצב. 

מהשלט השני, שהוצב בבית הקברות של עמואס, נמחקו השורות 

המציינות את עובדת קיומם של שני הכפרים.

באחד מסיורי עמותת זוכרות למקום, קרצפה אחת המטיילות את 

הצבע מהשורות המחוקות. 

ימים לאחר מכן נעלם משם השלט כולו. באפריל 2010 הציבה 

הקק"ל שלטים חדשים בפארק. נכון לאמצע מאי 2010, השלטים 

עודם שם.

2008 הפיקה עמותת אלחאק  בשנת 

 Memory of a  , סרט דוקומנטרי

 , יאלו , אודות הכפרים  Cactus שמו
נובא. במסגרת עבודת  ובית  עמואס 

ליליה  התחקיר לקראת הסרט עלתה 

 מסלח, שעשתה את התחקיר, 

יומן אישי של הנזיר   על עקבות 

ן  , אחד מנזירי מנזר לטרו ורי גי ח'

בעת כיבוש הכפרים. את הדברים 

זה,  יומן  הבאים, הלקוחים מתוך 

תרגם אל האנגלית מכתב היד 

יימס  ג' המקורי בצרפתית הנזיר 

. אל העברית מהאנגלית  נולי קו

 תרגמה את הדברים מירי ברק, 

שגם הוסיפה הערות

מלחמת 1967

מאז אמצע מאי החלו עננים כבדים להעיב על חיינו, ויום אחר 

אך  והיהודים.  הערבים  בין  מלחמה  תפרוץ  ששוב  חיכינו  יום 

איש לא היה בטוח בכך לגמרי, כיוון שעוד באותו יום בו פרצה 

ואף הצהיר  ידע על כך הקונסול הכללי הצרפתי,  המלחמה לא 

בפני המשנה לאב המנזר שלנו בפגישה עמו, שלא נשקפת סכנת 

מלחמה, לפחות לא באופן מיידי...

הרדיו המצרי הוליך שולל את התושבים המקומיים התמימים 

והם לא חשדו במאומה. הם היו שבויים בהערצתם לגמל עבד אל 

נאצר, אך שוב טפחו המאורעות על פניהם. מהקרב הראשון מול 

הצבא הישראלי הופתעו הערבים לחלוטין וניגפו בפניו בכל חזית.

באותו יום )5 ביוני 1967(, יצאו כמה נזירים לערוך ביקורים 

ביקור  מלחמה:  לפרוץ  עומדת  שלא  בידיעה  אחרים,  במקומות 

בירושלים עם המשנה לאב המנזר, ביקור נוסף בבית לחם, וביקור 

שלישי בעמאן. הדרך חזרה למנזר היתה מלווה בקשיים רבים, כי 

ברגע שנפוצה השמועה על המלחמה, שום כלי תחבורה לא העז 

אחר  בשעות  במחלוקת.  שנוי  אזור  שהיה  לטרון,  לכיוון  לצאת 

הצהריים, כשהנזירים חזרו סוף–סוף למנזר, נשמעו כבר קולות 

ירי באזור. כמה מאנשי הכפר עמואס חיפשו מקלט ברמאללה. 

הנזירים התחילו להוריד את מזרוני השינה שלהם אל המרתפים 

הלילה  את  להעביר  הרשות  ניתנה  אחד  לכל  חול.  שקי  ולמלא 

במקום שנראה לו הבטוח ביותר, כלומר בחצרות הפנימיות של 

המקומות  שלושת  היו  אלה  היין.  במרתף  או  במנהרה  המרתף, 

שנחשבו לבטוחים במידה שווה...

בשעה עשר בערך נתקלו כמה לוחמי קומנדו מצריים, שהיו 

מפוזרים באזור הכפרים, בצבא הישראלי, שהתקדם לעבר לטרון 

במטרה לכבוש אותה. החל קרב שנמשך פחות משעתיים. רבים 

והסתתרו.  ברחו  האחרים  ואילו  נהרגו,  הקומנדו  לוחמי  מבין 

אנשי הקומנדו המסכנים לא הכירו את האזור. הם מזכירים לי 

הספרטנים,  הלוחמים  מאות  ושלוש  ליאונידס  את  לבם  באומץ 

שנהרגו עד האחרון שבהם במעבר ההרים הצר של תרמופילס,1 

בניסיון לעצור את התקדמות הצבא הפרסי. גם הם הצליחו לעכב 

את הצבא הישראלי לזמן קצר, שאִפשר לצבא הירדני להימלט 

מלטרון למקום מבטחים. לצבא ניתנה פקודה מיידית לפנות את 

מובלעת לטרון, פן יהיו מוקפים על–ידי הצבא הישראלי, שכבר 

כיתר את ירושלים והתקדם לעבר שכם. אנשי הכפר חזו בלוחמים 

ובשנייה  רובה  האחת  כשבידם  כמשוגעים,  השועטים  המסכנים 

קסדה, לעבר המשאיות הצבאיות שחיכו כדי לפנותם מהשטח.

את  הכפר  אנשי  איבדו  נסוגים,  הצבא  אנשי  את  בראותם 

אומץ לבם, וחלק מהם החליטו לברוח יחד עמם. אחרים נשארו 

וביקשו  בערך  בחצות  למנזר  הגיעו  ואחדים  הבוקר,  עד  בכפר 

כיוון שהצבא הישראלי כבר החל להפציץ את האזורים  מקלט, 

בוכים  ילדים  קולות של  נשמעו  כך  מייד אחר  למנזר.  שמסביב 

ז'אן  הנזיר  ביניהם  לשם,  ירדו  אחדים  נזירים  המנהרה.  מתוך 

ולהפיג  דה לה קרואה. הם נשארו עמם והשתדלו לשמח אותם 

עלות  עם  המקלעים.  ורעש  הפגזים  רעם  למרות  פחדיהם  את 

זו. אז התגלה מראה הטנקים  השחר בא הקץ להרעשה נוראית 

הישראלים המתקדמים לאורך המישור כולו. החיילים הישראלים 

נשמעו צועקים וצווחים במלוא הגרון.

באותו בוקר השיג הנזיר ז'אן דה לה קרואה דגל לבן, וכשהוא 

הפנימיות  החצרות  דלת  אל  התקדם  אחרים  בנזירים  מלווה 

)Cloister(.2 עד אותו רגע אף לא חייל אחד עבר בשער המנזר. 

החיילים המתינו בחוץ, בתוך הטנקים; אחדים מהם הציבו את קני 

המקלעים על קירות החצר הפנימית, מוכנים לירי. כאשר עברו 

בשער, בירך אותם הנזיר ז'אן בברכת "שלום", בעברית. הקצין 

מעבר הרים צר שבו עיכבו היוונים את הצבא הפרסי בדרכו לאתונה. שלוש  	1

מאות חיילי ספרטה המעטים בראשותו של מלכם ליאונידס לחמו ומנעו את 

התקדמותם של שבעים אלף חיילים פרסים. מעשה הגבורה של ליאונידס 

וחייליו משמש אות ומופת לנכונות הקרבה למען המולדת.

הקלויסטר הוא חצר מרובעת, המוקפת בארבעת צדדיה במעברים מקורים  	2

ברצף של קשתות ובמרכזה גינה או רחבה מרוצפת.

צילומים: זוכרות



־ 49 ־־ 48 ־

יש  האם  "אבי,  רהוטה:  בצרפתית  ושאל  לברכתו  בנימוס  ענה 

ערבים בתוך המנזר?" הנזיר ז'אן ענה בחיוב והקצין פקד על כולם, 

ללא הבדל גיל, לצאת ולחזור לכפר. ואז הוסיף: "ובאשר לנזירים, 

אתם יכולים להמשיך בעבודתכם ללא חשש". ברגע שעזבו אנשי 

הכפר את המנזר וחזרו לכפרם חזר השקט במנזר לקדמותו. עתה 

יכולנו להעריך את הנזק שגרמה הארטילריה הישראלית למבני 

המנזר. הנזק היה חמור למדי: פגז חדר את הקיר הצפון–מערבי 

של המרפאה; שתי קשתות של החצר הפנימית קרסו; פגז חדר 

גם את קיר המרתף, שהיה בעובי מטר וחצי לפחות ונחת לבסוף 

החלו  הנזירים  חדל.  ושם  מסיטו"3  "גבירתנו  של  הפסל  לרגלי 

לפנות את שברי האבנים שגרם הפגז. הנזיר ז'אן דה לה קרואה 

החל לפנות מרהיטים את הקפלה4 ואת המרפאה שניזוקו באופן 

ניכר. הדלת המזרחית שמול אגף פרחי הכמורה רוסקה לחלוטין 

על–ידי פגז; הקפלה היתה במצב עגום ביותר.

למרות הכל השתרר שקט מוחלט סביב המנזר. אך מה התרחש 

בעמואס באותו זמן? האם היהודים אסרו על אנשי הכפר לעזוב 

את בתיהם? בבוקר שלמחרת הגיעו חמישה או שישה מהעובדים 

מייד,  לעזוב  הכפר  אנשי  כל  על  פקדו  וסיפרו שהיהודים  שלנו 

ולו גם משהו מרכושם. אותה פקודה  בלי אפשרות לקחת עמם 

ניתנה גם לכפרים השכנים, יאלו ובית נובא. כך החלה היציאה 

ההמונית של אנשי הכפרים. האנשים המפוחדים עזבו בבהילות 

נעליים.  לנעול  זמן  מחוסר  יחפות  ברגליים  רובם  בתיהם,  את 

הם צוו ללכת לרמאללה, מרחק של כעשרים וחמישה קילומטר. 

רובם נשאו תינוק או שניים בזרועותיהם, והחום היה כבד ומעיק. 

זקן עיוור קרס מתשישות ומת. אישה זקנה מתה מעייפות ומחוסר 

בו מתה. מפעם  אותה במקום  תזונה; בעלה, שהיה לצדה, קבר 

לפעם נראו גופות של לוחמי קומנדו פזורות לאורך הדרך.

עזבו  מהכפר  מה  במרחק  ניצבו  שבתיהן  משפחות  כמה 

ירדו  ושלווה  ששקט  שראו  לאחר  במנזר,  מקלט  וחיפשו  אותם 

ביניהן  הלאה.  המשיכו  הישראלים  החיילים  ושרוב  עמואס  על 

בזה  הגיעו  עיוורים. הם  ושניים–שלושה אנשים  זקנים  היו כמה 

אחר זה, מבלי לדעת שאנשי הכפר האחרים עזבו. עד מהרה הם 

מנו שבעים איש: גברים, נשים וילדים. אנשי המנזר קידמו את 

לרגל  בצרפת  ששהה  המנזר,  אב  של  ובהעדרו  בברכה,  פניהם 

Our lady of Citeaux ־ בעיר סיטו שבבורגונדי הוקם לראשונה מסדר  	3

הציסטיריאנים. ממנו הסתעף מאוחר יותר המסדר הטרפיסטי, שמנזר לטרון 

נמנה עליו. המסדר ראה בבתולה את המגנה על כנסיותיו ומנזריו.

ולא  ופשוט המשמש לתפילה בלבד  קטן, מבנה קטן  בית תפילה  קפלה ־  	4

לטקסים הדתיים הקבועים.

האסיפה הכללית של לשכת המסדר,5 הטיל סגנו על הנזיר ז'אן 

דה לה קרואה את האחריות לדאוג לשלומם. זה לא היה פשוט כי 

היה עליו לדאוג להם למקום לינה ולמזון, אך הנזיר ז'אן שמח 

מאוד לעזור לקורבנות האסון, שרבים מהם בכו ללא הפסק. הוא 

שהיו  הגברים  ואת חמשת–ששת  יחד,  וילדיהן  הנשים  את  שיכן 

שם שיכן בנפרד עם הזקנים. שני נזירים עזרו לז'אן לחלק את 

האוכל, והוא עצמו דאג למנת אוכל עבור כל משפחה. כל הגברים 

אכלו יחד, והנשים והילדים אכלו יחד, בנפרד מהם. הוא השיג 

חלב, שהיה חיוני לקיומם של התינוקות. האנשים החלו להיפתח 

אט–אט ולחלוק את צערם עם אחיהם לצרה.

בנוסף לכל העזרה המעשית שהעניק הנזיר ז'אן לקורבנות 

ולעודדם. מבין הנשים היו כאלה  אלה, הוא לא הפסיק לנחמם 

בחזית  שלחם  לבנה  בדאגה  מהן  אחת  הרף,  ללא  ובכו  שנאנחו 

ידיעות; אחרת על בעלה שנאסר על–ידי  כל  היו לה  וממנו לא 

היהודים; שלישית על חלק מילדיה שברחו ולא היה לה כל מושג 

היכן הם.

הורה  זה  ביום  ביוני.   12 עד  עמנו  שהו  האלה  המשפחות 

להם קצין ישראלי לעזוב את המנזר וללכת לרמאללה. אוטובוס 

"אגד" היה אמור לאסוף אותם ולהסיע אותם לבית סירא ומשם 

היה עליהם להגיע בכוחות עצמם לרמאללה, מרחק של חמישה–

עשר קילומטר. ההסבר שניתן לכך היה משהו כמו, שההחלטה 

התקבלה בגלל אנשי קומנדו המשוטטים כנראה באזור. למשמע 

הפקודה אנשי הכפר האומללים לא הפסיקו לבכות. לאן עומדים 

לקחת אותם? אמהות לילדים רכים בשנים החלו להתייפח בבכי.

לדרך  צידה  להכין  החלו  נוספים  נזירים  ושני  ז'אן  הנזיר 

עבור כל משפחה. כל חבילת מזון כללה לחם, גבינה ובשר טרי 

ליומיים. הוא הפקיד את חבילות המזון בידיהן של שתי משפחות 

חלק  עם  ברחו  הן  הצער  למרבה  אך  בעיניו,  אמינות  שנראו 

מהמזון. ז'אן היה מאוכזב מאוד מכך, וגם ציין זאת בפניו של אבי 

אחת המשפחות, שאותו פגש מאוחר יותר.

לשערי  האוטובוסים  הגיעו  הצהריים  אחר  שלוש  בשעה 

המנזר; נכחו שם גם חיילים ישראלים שדאגו לביצוע פקודת הפינוי 

ללא דיחוי. הם הוציאו את האנשים בכוח ממקום המקלט. ומכאן 

בבכי,  מיררו  המסכנים  האנשים  כל  דמעות.  ורק  אך  היו  ואילך 

וקבוצה גדולה של נזירי הקהילה שעזרו להם לשאת את הצידה 

היו מדוכאים מאוד אך עמדו חסרי אונים לנוכח המתרחש.

אסיפה כללית של כל ראשי המנזרים השייכים למסדר, שנערכת מדי שנה  	5

בצרפת.

מן  יוצא  ללא  הכפר,  אנשי  כל  לאוטובוסים,  עלותם  לפני 

הכלל, צעדו קדימה ונפרדו בדמעות מכל אחד ואחד מהנזירים. 

כמה זמן תארך הפרידה? לא היה להם כל מושג; אולי לתמיד. 

ואכן כך קרה לרובם. אני עדיין זוכר אישה צעירה שתינוק תחת 

זרועה האחת, וילד שני אוחז בידה השנייה, בוכה בקול ושואלת 

שלנו.  העובדים  אחד  של  אשתו  היתה  היא  איתם.  יקרה  מה 

לוחם  קסדת  שמצאו  בגלל  רק  בעלה  את  בשבי  לקחו  היהודים 

קומנדו תחת עץ זית הקרוב לביתם.

טקסי  את  לקיים  חזרו  והנזירים  לדרך  יצאו  האוטובוסים 

את  הנזירים  אחד  ראה  למחרת  ראשון.  יום  של  הערב  תפילת 

הנזיר ז'אן יושב על ספסל בחצר הפנימית, בניגוד למנהגו הרגיל, 

וראשו בין ידיו. הוא ביקש לדבר איתו. הנזיר ז'אן קם מייד. הנזיר 

שאל אותו: "האם אתה עייף, אבי?" ותשובתו היתה: "אבוי, לבי 

נשבר מצער למראה האנשים הסובלים ללא עוול בכפם. האי צדק 

האנושי הוא כה עצום לפעמים". מעתה ואילך הוא סירב להשתתף 

באירועים המוזיקליים של ימי החג בכנסייה, כאות לאבל.

השקט חזר למנזר, ודממה השתררה באזור שמסביב למנזר. 

הנזירים נאלצו לבצע את עבודות המנזר ללא עזרתם של העובדים 

הכפריים. הם היו צריכים לעבוד במטבח, במשק, בגינה, לדאוג 

למים, לחשמל וכדומה. כיוון שכבר לא היה צורך במרפאה, עשה 

את  טִאטא  ובעיקר  אחרות,  עבודות  קרואה  לה  דה  ז'אן  הנזיר 

כל שטח המנזר. המנזר וכל סביבותיו עד בית סירא הפך לשטח 

צבאי, ולאזור שהכניסה אליו היתה אסורה. השקט הופר בלילה 

שבין 25 ו–26 ביוני על–ידי תשעה בולדוזרים ענקיים שהגיעו כדי 

להחריב את מה שנשאר מהכפרים עמואס, יאלו ובית נובא.

סרן בלוך מקיבוץ נחשונים השכן הגיע כדי להזהירנו שאסור 

להתקרב לעמואס במשך שלושה ימים. הוא סירב לומר מדוע, אלה 

היו הפקודות שקיבל ותפקידו היה להודיע לנו עליהן. כשהגיעה 

בוקר ה–26 ביוני, נעו הכוחות קדימה ואנחנו הבנו  השעה שבע בְּ

שהם עומדים להחריב לחלוטין את הכפר השכן עמואס. באותו 

זמן לא חשבנו שגם יאלו ובית נובא יידונו לאותו גורל. עד ערבו 

של ה–28 ביוני, הוא ערב חג הפנטקוסט,6 הושלמה לגמרי הריסת 

שלושת הכפרים, ואף בית לא נשאר עומד על תלו. היה זה כאילו 

מחמישה–עשר  יותר  הקים  המנזר  שם.  עברו  הוונדלים  שבטי 

פנטקוסט ־ פנטקוסטה ביוונית "חמישים במספר" חמישים ימים או שבעה  	6

שבועות נספרים מיום הראשון של חג הפסחא ועד הפנטקוסט שמקביל לחג 

השבועות היהודי. במסורת הנוצרית בזמן זה ירדה רוח הקודש על שליחיו 

של ישו.

בתים בכפר על חשבונו. באותו יום חזר אב המנזר, דרך קפריסין, 

מהאסיפה הכללית של המסדר.

אחרי המלחמה

אחרי שעמואס נהרס לחלוטין המנזר הפך להיות מבודד לגמרי 

שהמרפאה  מאליו  מובן  אליו.  להתקרב  העז  לא  פלסטיני  ואף 

נסגרה והמטבח הפסיק את חלוקת המרק. ממזרח, הפריד מרחק 

שהפך  סירא,  בית  ובין  המנזר  בין  קילומטרים  אחד–עשר  של 

סגור,  צבאי  כאזור  הוכרז  זה  שטח  אליו.  ביותר  הקרוב  ליישוב 

ורק הצבא הישראלי הורשה להיכנס אליו; חיילי משמר הגבול 

נעו באזור בקבוצות של חמישה–עשר עד עשרים חיילים, וחיפשו 

עדיין לוחמי קומנדו ערבים, למרות שהרגו כבר רבים מהם.

של  הבזיליקה  ליד  אראם"  בית  "אבות  מסדר  של  המנזר 

הערבי  הישראלי.  הצבא  בשליטת  כבוש  לשטח  הפך  אמאוס7 

דיב.  חאג'  בשם  זקן  אדם  היה  לתחום  להיכנס  שהעז  הראשון 

משכניו  לנדבה  והתחנן  חמור  על  רכוב  סירא  מבית  הגיע  הוא 

הוותיקים, נזירי לטרון, כי במקור הוא היה מעמואס. הנזיר ז'אן 

דה לה קרואה בא לקראתו וקיבל אותו במאור פנים. הוא הביע 

בפניו את צערו על הכפר ההרוס שראה חאג' בפעם הראשונה. 

קרוב לוודאי שהוא היה הראשון שראה את הכפר חרב לגמרי. 

ועבור אשתו.  עבורו  ובמעט מצרכים  במזון  הזקן התכבד  האיש 

הוא קיבל גם חמישים לירות ישראליות והלך מרוצה לדרכו, אך 

שביעות הרצון שלו לא נמשכה זמן רב.

כאשר הגיע חאג' דיב לבית נובא, עצרו אותו חיילי משמר 

שהיו  הלירות  חמישים  את  והחרימו  האזור  את  שסרקו  הגבול 

ברשותו. הם התחשבו בגילו הזקן ולא פגעו בו פיזית, אך אסרו 

מתלמידיו,  שניים  נתקלו  ישו  צליבת  לאחר  השלישי  ביום  המסורת,  לפי  	7

ישו  זה  היה  אורח.  בעובר  אמאוס,  בשם  למקום  מירושלים  בדרכם  שהיו 

שביום ההוא קם לתחייה. באותו רגע הוא נעלם. פרט אחד מעורפל: היכן 

בעצם נמצאת אותה אמאוס? אחת המסורות מקשרת בין אמאוס לבין יישוב 

ששגשג בתקופה החשמונאית באזור לטרון. במאה השלישית נקרא היישוב 

החמישית  שבמאה  נוצרית,  קהילה  בו  התבססה  יותר  ומאוחר  ניקופוליס 

לספירה אף הקימה כנסייה. מאוחר יותר נהרס המקום וננטש. בשנת 1878 

הסמוך  האתר  כי  לחם,  מבית  כרמליתית  נזירה  בווארדי,  למרים  התגלה 

עמואס,  הערבי  מהכפר  השטח  את  קנו  הכרמליתיות  אמאוס.  הוא  ללטרון 

שנות  בתחילת  חפירות.  החלו  ובאתר  הכנסייה,  שרידי  נמצאו  שבתחומו 

מבנה  אראם"  בית  אבות  של  הקדוש  "הלב  מסדר  אנשי  הקימו  השלושים 

מודרני מעל שרידי הכנסיות באמאוס. אתר אמאוס, הסמוך לכביש ירושלים-

תל–אביב ולכניסה לפארק, נותר ברשות המסדר הכרמליתי. המתחם שמעל 

השרידים הארכיאולוגיים, שנקרא "בית שלום", מושכר מאז 1993 לקהילת 

שבתחומו,  הקטן  והמוזאון  האתר  לתחזוקת  אחראים  שגם  האושר,  בני 

ולפתיחתם בפני צליינים ומבקרים.



־ 51 ־־ 50 ־

חיילי  כן,  על  יתר  לחיות.  ברצונו  אם  שנית  למנזר  לחזור  עליו 

משמר הגבול הישראלי היו ידועים לשמצה באכזריותם ובמנהגם 

היו  כולם  כמעט  פושעת.  בהתנהגות  גבל  שלעתים  הברוטלי, 

דרוזים, ולמראה פניהם המשופמות היתה צמרמורת פחד אוחזת 

שני  של  ברצח  הואשמו  אף  מהם  שניים  שבינינו.  באמיצים  גם 

בכך.  מה  של  עניין  בגלל  נובא  בית  ליד  ו–27,   25 בני  צעירים, 

אישה שליקטה ענבים והסתתרה קרוב אליהם היתה עדה לרצח: 

החיילים השתמשו בכידונים ולא במקלעים. האישה ברחה וסיפרה 

לכולם. סיפור הרצח היכה גלים, והרדיו והעיתונים דנו בו. שני 

הקורבנות היו מרמאללה, אחד מהם היה נוצרי וחברו מוסלמי. 

הנכבדות  מהמשפחות  אחת  תאוש,  למשפחת  בן  היה  הנוצרי 

ברמאללה. הוא השאיר אחריו אלמנה ושני ילדים קטנים. "איזה 

ז'אן דה לה קרואה כששמע על  רצח מתועב", ספד להם הנזיר 

בלוויה  מהרצח.  מזועזעת  היתה  כולה  רמאללה  העיר  הרצח. 

העז להראות  לא  ישראלי  ואף  עצום של אבלים,  המון  השתתף 

שם את פרצופו.

זימן  המושל הצבאי הישראלי, שפחד מהפגנה גדולה מדי, 

וביקש ממנו להרגיע את  זרזור  אליו את ראש העיר נאדים אל 

האנשים כדי למנוע אירועים נוספים. לאחר זמן מה נמצאו שני 

החיילים הרוצחים. הם הועמדו למשפט וכל אחד מהם נידון ל–25 

שנות מאסר.

בן כפר נוסף שבא לבקר בלטרון אחרי חאג' הזקן היה איש 

עוד  בעמואס  פליט  שהיה  אלקביבי,  דאוד  בשם  קיביה  מכפר 

אדם  סירא.  מבית  ברגל  הגיע  הוא  לכולם.  מוכר  והיה  מ–1948 

בעינו  ראה  ובקושי  שכלית  ממוגבלות  שסבל  זה  עלוב–חיים 

האחת, בא לחפש את שתי דודותיו, הדיה ופטמה. אלה היו שתי 

נשים עיוורות שהיו מוכרות היטב לז'אן דה לה קרואה, כי באו 

עלוב  דאוד  המרק.  לחלוקת  ולמטבח,  למרפאה  קרובות  לעתים 

וכשראה שהמבנה היחיד שנותר על תלו  הנפש הגיע לעמואס, 

בשליטת  עכשיו  שהיה  אראם",  בית  "אבות  של  הבניין  היה 

כיוון  המגדל  במרומי  שעמד  זקיף  פנימה.  נכנס  הוא  החיילים, 

אליו את הרובה ועמד לירות. אך כשראה שמדובר באדם עלוב 

ומסכן, השכל הישר גרם לו לחזור בו. שני חיילים אחרים הגיעו 

אליו ושאלו מה הוא רוצה. כשנוכחו לדעת שבא ללטרון לבקש 

אוכל, הם שחררו אותו. כמה ימים מאוחר יותר שאל הזקיף את 

זה הבחור שנכנס לשטח של החיילים, ככה  אחד הנזירים: "מי 

לחיילים?  להתקרב  מוחלט  באופן  שאסור  יודע  לא  הוא  סתם? 

כמעט ויריתי בו, אבל המראה וההתנהגות שלו עצרו בי". תשובת 

מפשע  חף  באדם  יורה  היית  כי  ירית;  שלא  "מזל  היתה,  הנזיר 

שלא מסוגל לפגוע בזבוב".

שהגיע  קרואה,  לה  דה  ז'אן  הנזיר  את  לפגוש  ביקש  דאוד 

דודותיו,  לשתי  קרה  מה  לז'אן  סיפור  דאוד  האפשר.  ככל  מהר 

להריסות  מתחת  גופותיהן  את  להוציא  אליו  שיתלווה  ורצה 

ולערוך להן קבורה מכובדת. הוא קיבל דבר מה לאכול, והנזיר 

ז'אן ביקש מהנזיר שהיה אחראי על הגינון לדאוג לו ולהעסיק 

מתי  הגנן  את  ושאל  חזר  דאוד  יום  מדי  כלשהי.  בעבודה  אותו 

להריסות.  מתחת  דודותיו  של  גופותיהן  את  ולחלץ  ללכת  יוכל 

כדי להסיח את דעתו הגנן הטיל עליו משימות: הוא נתן לו מגל 

כדי לקצוץ את הדשא, ולהאכיל את העופות והארנבות. במקום 

להשתמש במגל הוא השתמש בחרמש שמצא בקרבת מקום ומרוב 

סרבול שבר אותו. ואז ביקש הנזיר ז'אן מהגנן לספר לאיש מעט 

על אלוהים. כששמע זאת הגנן הוא פרץ בצחוק והוסיף: "אבי, 

אינך מבין שזה יהיה בזבוז זמן גמור לדבר איתו בנושאי דת?". 

לך,  רק  נועדו  לא  "השמים  חמור:  בקול  ז'אן  הנזיר  השיב  לכך 

ישו מת גם למענו. האם אין לו נפש שצריך להצילה? עשה מה 

שביקשתי, ואל תחשוב רק על עצמך, בני".

כשהאח שאל את דאוד אם הוא מתפלל לפעמים הוא ענה: 

"אני לא יודע איך מתפללים. פעם נכנסתי למסגד עם כולם ולא 

חלצתי את הנעליים, שכחתי מזה בזמן התפילה והם זרקו אותי 

קיבל  ימים  כמה  לאחר  למסגד".  יותר  חזרתי  לא  ומאז  החוצה, 

הנזיר ז'אן את רשותו של אב המנזר לעזור לדאוד למצוא את שתי 

בטרקטור,  ונהג  אליו  הצטרף  הגנן  האח  ההריסות.  בין  דודותיו 

אלינו  הצטרף  ג'וזף  הנזיר  מאחור.  שם  הנחוצים  הכלים  ואת 

במקרה שנזדקק לשירותיו כמתרגם. גם דאוד הצטרף אלינו, הוא 

דודותיו.  היה אמור להראות לנו היכן היה הבית שבו שהה עם 

אי–אפשר  כי  הראשית,  בדרך  הטרקטור  את  להשאיר  נאלצנו 

יכולנו  הזאת.  ועמורה  סדום  מהפכת  בתוך  איתו  להתקדם  היה 

להתקדם רק בדילוג מעל מפולות אבנים ענקיות. הדבר היחיד 

מתכת  מוטות  עצים,  שברי  היו  עבר  מכל  לראות  היה  שאפשר 

חלודים, לבני מלט וכדומה. מכל מקום עלתה צחנת פגרים. כאן 

־ חמור שרק ראשו בצבץ, שם ־ פרה, ובמרחק מה ־ פרד.

דממת מוות ריחפה על הכפר. רק כמה תרנגולות התרוצצו 

במקום, יונים שבנו את קניהן על גבי הבתים ההרוסים, חמורים 

ועגלים שנשאו רגליים וברחו כשהתקרבנו. כך נראה היה הכפר 

מ–3,000  למעלה  מחודש  פחות  לפני  התגוררו  שבו  הזה  הגדול 

אנשים, כה מלאי מרץ ושמחת חיים.

ודודותיו.  דאוד  התגוררו  שבו  הבית  את  למצוא  היה  קשה 

ברגע שמצאנו אותו התחלנו לעבוד. ראשית, התחלנו לגלגל את 

הסלעים הענקיים כדי ליצור מעבר, ואז התחלנו בחפירה. הדבר 

היחיד שהפר את השקט היה רעש משאיות הצבא הישראלי בדרך, 

כחמישים מטר מאיתנו. בשעה תשע בבוקר בערך התקרב אלינו 

המשמר  חיל  מוצב  היה  שם  אראם",  בית  "אבות  ממנזר  חייל 

שלו. הוא בא לראות מה מעשיהם של שני הנזירים. הנזיר ג'וזף 

הסביר לו בעברית מה הביא אותנו לכאן, והחייל הלך מהמקום 

בלי לומר מילה. מי יודע אילו מחשבות עברו בראשו של החייל 

במעדרים  אוחזים  בשערם,  זרקה  ששיבה  הנזירים  שני  למראה 

גורמת  שהיתה  בצחנה  מוקפים  הקופחת,  השמש  תחת  וחופרים 

לכל אחד להקיא את נשמתו.

את  לראות  יכולתם  לא  מהקרקע  שעלתה  הצחנה  למרות 

הנזיר ז'אן סותם את אפו. יותר מכך, היא לא הפגין ולו גם תחושה 

קלה ביותר של אי–נוחות, ואילו האחרים שהיו לצדו לא הפסיקו 

הגופות התגברה הצחנה.  ולרטון. ככל שהתקרבנו אל  להתלונן 

היה עלינו להסיר מזרונים ושמיכות ולהעביר אותם לדאוד. הם 

היו מגולגלים ומחוברים למוט. בשעה אחת–עשרה כמעט הגענו 

לגופות, כשג'יפ צבאי עצר על הכביש.

חייל הגיע ואמר שהקצינים אינם מסכימים שנמשיך לחפור 

למרבה  המקום,  את  לעזוב  נאלצנו  סגור.  בתוך שטח  אנחנו  כי 

שהיו  הגופות  את  נוציא  איך  שדאג  הגנן,  הנזיר  של  ההקלה 

העליונה  ההשגחה  מחודש.  יותר  כבר  ההריסות  בתוך  מונחות 

היתה מרוצה מהכוונות הטובות של כל הנוגעים בדבר. רק דאוד 

כך, אך  הוא רצה שנתעקש על  רגז על כך שהעבודה הופסקה. 

הפקודה ניתנה והיה עלינו לציית. אתם ודאי מבינים שהממשלה 

הישראלית היתה נקלעת למבוכה גדולה לו שני נזירים היו מגלים 

שתי גופות שנקברו על–ידי בולדוזרים.

דאוד החל לקונן על שתי דודותיו: "הלוואי שיכולתי למות 

במקומכן. גידלתן אותי מאז שהייתי ילד. שלום דודותיי היקרות". 

חזרנו למנזר לסעודת הערב. דאוד המשיך לדרוש שגופותיהן של 

הדודות יוצאו מבין ההריסות. אב המנזר פנה שוב שלטונות הצבא 

בבקשה נוספת אך אלה סירבו. לאחר כמה ימים עזב דאוד את 

המנזר וחזר לרמאללה. כך הוא סיפר על היעלמותן של דודותיו: 

לי:  אמרו  שלי  הדודות  לכפר,  נכנס  הישראלי  שהצבא  "ברגע 

'ילד, תברח עם אנשי הכפר, כי אם הם יהרגו אותנו, זה לא נורא, 

אבל אתה צעיר, אתה חייב להמשיך לחיות'." הוא המשיך ואמר, 

"הלכתי והשארתי אותן מאחור, עיוורות ובודדות, רק עם מעט 

קמח להכנת לחם." קרוב לוודאי שהן מתו מצמא ותשישות כמה 

ימים לאחר מכן.

הן לא היו היחידות. אפשר להיזכר לפחות בתריסר שמות 

חאג'  למשל,  דומה.  לגורל  שנידונו  וחולים  זקנים  אנשים  של 

נימר, הדוד מצד האם של כמה מהעובדים שלנו במנזר, האחות 

ועוד  איסמעיל  עלי  כן,  כמו  בארגותי.  שלנו  הטוחן  של  הזקנה 

כמה אחרים שחיפשו אחריהם לשווא. אך את סיפורו של אחד 

להתייחסות  זכה  שהוא  כיוון  במיוחד,  להזכיר  ראוי  הקורבנות 

מיוחדת מהנזיר ז'אן דה לה קרואה. היה זה בחור צעיר בשם חסן 

שוקרי, בן 17 או 18, מעמואס. חסן נולד נכה בשתי רגליו. הוא 

למד קרוא וכתוב היטב הודות לעזרה של אחד מאחיו שנשא אותו 

יום–יום לבית הספר והחזיר אותו לעת ערב. כשהתבגר היה נע 

בכפר  הוא הסתובב  כך  בטנו.  רכוב על חמור כשהוא שוכב על 

וכולם הכירו אותו, והוא אף הגיע לעתים קרובות למרפאה שלנו. 

פלג גופו העליון וזרועותיו היו חזקים במיוחד; הוא טיפס על עצים 

בעזרת הזרועות והיה יורד מהם כשראשו מוביל. חסן נהג לשבת 

במשך שעות בצל העצים עם קלע בידיו ולצוד ציפורים בקליעות 

קרובות  די  לעתים  אותו  שראה  ז'אן,  האב  להפליא.  מדויקות 

במרפאה, הציע לו יום אחד ללמוד מקצוע כדי שיוכל לפרנס את 

עצמו. הוא ואמו הסכימו להצעה שילמד להיות סנדלר.

תמורת שכר לימוד כלשהו, שהמנזר התכוון לשלם עבורו, 

הוא התחיל לעבוד כשוליה של סנדלר מנוסה. אחרי כמה ימים 

אמר לנו הסנדלר שמקצוע זה אינו מתאים לבחור כי סנדלר צריך 

להשתמש גם בברכיים לצורך העבודה ונכותו של חסן מנעה זאת 

ממנו. היה צריך לחפש לו מקצוע אחר. ואז צץ במוחו של הנזיר 

ז'אן דה לה קרואה הרעיון ללמד אותו לנהל את מרתף היין. הוא 

דיבר עם האב האחראי על מרתף היין, שהסכים לתת לו עבודה 

את  לשטוף  אותו  הועיד  הוא  בישיבה.  לעשות  יכול  הוא  אותה 

הבקבוקים ולהדביק עליהם את התוויות, לפי הצורך. הבחור היה 

"בעננים" אך נשארה בעיה אחת קטנה. היה לו קשה להגיע כל 

משתלשלות  ורגליו  בטנו  על  שוכב  כשהוא  חמור  על  רכוב  יום 

שוחח  הוא  הבעיה.  את  לפתור  עצמו  על  לקח  ז'אן  האב  מטה. 

עם כמה אנשים בעלי השפעה שהסכימו לקנות לו כסא גלגלים 

בהנעה ידנית, שבעזרתו יוכל לנוע בנוחות ובצורה מכובדת יותר. 

ואב המנזר החליט  ז'אן סיפר לראש המנזר על התוכנית,  האב 

לשלם עבור כיסא הגלגלים. אי–אפשר היה להשיג כיסא בירדן, 

ירדנים,  דינרים  תשעים  היה  מחירו  מצרפת.  אחד  הזמינו  ולכן 

סכום שווה ערך לתשעים אלף פרנקים צרפתיים ישנים בקירוב. 

לאושרו של חסן לא היה גבול. כל בני משפחתו שמחו מאוד ובאו 

להביע את תודתם לאנשי המנזר, ובמיוחד לאב ז'אן. מאותו רגע 

שקיבל חסן את כיסא הגלגלים, היה מגיע למנזר כשהוא מסיע 

אותו בזרועותיו החזקות. תוך כמה דקות הוא כבר היה במרתף, 



־ 53 ־־ 52 ־

יותר  רבה  במהירות  זמן,  באותו משך  הביתה  מגיע  היה  ובערב 

מיתר העובדים שהגיעו מהכפר, ואחדים מהם אף קנאו בו על כך. 

כל זה נמשך כשנה, עד מלחמת ששת הימים. כשכל בני הכפר 

ואיש  נעלם  המסכן  הבחור  הישראלים,  בידי  מעמואס  גורשו 

הצבא  ברשות  נמצא  הגלגלים  כיסא  בגורלו.  עלה  מה  ידע  לא 

הישראלי, אבל לחסן לא היה כל סימן וזכר.

עליה  לחמול  אחדות  פעמים  מאיתנו  ביקשה  חסן  אמו של 

ולעזור לה למצוא את גופתו של בנה. האב ז'אן ביקש מהנזיר הגנן 

לצאת איתו לעמואס ולנסות למצוא את גופתו של חסן, ולשם כך 

השיג את כל האישורים הדרושים מאב המנזר. הם חיפשו במקום 

וההריסות, אבל לא  בין האבנים  וגיששו  בו עמד ביתו של חסן 

פרי,  נשאו  לא  החיפושים  היה.  כלא  נעלם  הבחור  דבר;  מצאו 

היו  בני המשפחה  סיכוי למצוא את בנה.  ולאם נאמר שאין כל 

עצובים מאוד מההיעלמות שלו אך אסירי תודה על טקס התפילה 

שנערך לנער הנפטר.

האב ז'אן נתן את כיסא הגלגלים לצעיר אחר שסבל מאותה 

נכות. בסוף חודש יולי התקיים משא ומתן כדי לאפשר לתריסר 

עובדים מבין העובדים המבוגרים שלא ברחו לעמאן לבוא לעבוד 

במנזר. הממשלה הישראלית הסכימה לכך בתנאים מסוימים.

היה  ז'אן  האב  הגיעו.  הם  בבוקר  בתשע  אחד  בהיר  ביום 

שם במקרה, וברגע שהוא ראה אותם הוא יצא לקבל את פניהם 

בקריאת "סאלאם עליכום". "ילדים מסכנים שלי, צר לי עליכם, 

אני משתתף בצערכם". הם התקרבו ובירכו אותו בסגנון המזרחי 

האופייני, ונישקו את ידו. הוא הוסיף כמה מילות עידוד וניחומים 

על  הכפר  להם  כשנגלה  עליהם  שעבר  הזעזוע  את  לרכך  כדי 

סיפר שהוא הרגיש  בתיו ההרוסים בפעם הראשונה. אחד מהם 

כמו בחלום, ואחר אמר שלקח לו זמן להכיר את הכפר שלו, ורק 

הודות לאב ז'אן הוא הצליח למצאו את דרכו. הוא השאיר אותם 

לשוחח בינם לבין עצמם ולשפוך את לבם עד שהוגשה ארוחת 

צהריים קלה בשעה אחת–עשרה בבוקר. היה צריך לשכן אותם 

במנזר, כי אפשר היה להסיע אותם חזרה לביתם רק פעם בשבוע. 

הם יצאו כל מוצאי שבת מהמנזר וחזרו אליו ביום שני בבוקר.

מעבודה  חופשיים  וכשהיו  עליהם,  אחראי  היה  ז'אן  האב 

מצא דרכים לשעשע אותם במשחקים כמו דמקה וקלפים, אבל 

הם עצמם העדיפו לשבת ולהעביר את הזמן בשיחה. רוב הזמן הם 

שוחחו על האסון שפקד את כפרם, לעתים קרובות האזינו לרדיו, 

וכשעייפו מהחדשות האזינו למוזיקה.

ערב אחד, לאחר הארוחה הפעיל אחד מהם את הטרנזיסטור. 

שיר יפה התנגן ברדיו ומילותיו היו: "הצבא שלנו הגן על הגבולות 

בהצלחה". אחד מהם, שהתפוצץ מכעס קפץ לעבר הרדיו, כיבה 

אותו וצעק כך שכל אחד יכול היה לשמוע: "תבוא עליהם הקללה, 

הצבא הזה והגבולות שעליהם הוא הגן. היכן הצבא שלכם עכשיו, 

ואיפה הגבול שהגנתם עליו? ענו לי!" כששמעו את דבריו פרצו 

כולם בצחוק.

הבולדוזרים  את  שראה  פלסטינים  מאותם  אחד  אחד,  יום 

ואז  רב.  זמן  ובכה  ראשו  בין  כשידיו  ישב  הכפר,  את  שהרסו 

בדברים  עמוסה  כשהיא  נוסעת  ישראלית  במשאית  כשהבחין 

הגיב בחריקת שיניים. מישהו  הוא  בין הריסות הכפר,  שנמצאו 

לעזור  נצא  לא  תעלה,  בתוך  תיתקע  שהמשאית  "נניח  אמר: 

ליהודים?" ואז הוא עצמו ענה: "אני מבטיח לך שאם לא הייתי 

מוצא את הראש שלו מתחת למשאית, הייתי דואג בעצמי להפוך 

אותה על ראשו. אני בעד כל עונש שאפשר להביא עליהם, אותם 

פראי אדם שהתייחסו אלינו כמו ונדלים. דבריו אלה הגיעו לנזיר 

"זו תגובה אנושית לגמרי.  ז'אן דה לה קרואה ותשובתו היתה: 

לו  עושים  היינו  אנחנו  מה  עולמם,  כל  את  איבדו  אלה  אנשים 

היינו קורבנות של התעללות כזאת?"

ז'אן שבר את ראשו  העובדים נשארו כחודש במנזר, והאב 

איך לשעשע אותם, כך שלא ישקעו בצערם. העניינים הסתדרו. 

הדרך לרמאללה נפתחה; סוף–סוף יכולנו להחזיר את העובדים 

כולם.  עבור  ביותר  הטוב  הפיתרון  היה  וזה  לבתיהם,  ערב  כל 

הכפרים  שלושת  של  תושביהם  פתוח,  היה  שהכביש  מאחר 

ההרוסים, שגרו עתה ברמאללה, ביקשו מהמושל הצבאי שיינתן 

להם לחזור לכפרים ולאסוף את היבול שנשאר בשדותיהם. אנשי 

כדי  לאסוף,  יבול  להם  היה  ובאו, אף אלה שלא  מיהרו  עמואס 

ביקרו  הם  כך  אחר  בכו.  מהם  רבים  ההרוס.  הכפר  את  לראות 

של  הנדיבה  מעזרתו  בה  נהנו  שנים  שבמשך  ובמרפאה  במנזר, 

האחראי עליה, הלא הוא הנזיר ז'אן דה לה קרואה. כולם ביקשו 

לראות אותו ולומר לו שלום, כי כולם הכירו ואהבו אותו, והוא 

לעתים  תובעניות  שהיו  בקשותיהם,  לכל  בנדיבות  השיב  תמיד 

קרובות, אם כי לא בעיניו. הם שאלו אותו אם הוא עדיין מטפל 

באנשים חולים, והוא ענה להם שכבר לא, כי אף אחד כבר לא 

מגיע למרפאה לבקש עזרה. הוא נתן להם את התרופות והעצות 

בברכה  אותם  קיבל  כולו  המנזר  להן.  זקוקים  שהיו  הרפואיות 

וכיבד אותם באוכל. אב המנזר אף נתן לכמה מהם כסף, ובמיוחד 

לרועה הבקר הזקן שלנו שהתעוור. כשסיימו להעמיס את יבול 

השדות, הם נפרדו מאיתנו בעיניים דומעות. קבלת הפנים שזכו 

לה נגעה מאוד ללבם.

האב ז'אן הבחין בכמה שדות בצלים שאת יבולם לא הספיקו 

בעצמו.  היבול  את  לאסוף  המנזר  מאב  רשות  וביקש  לאסוף, 

גדולה  כמות  ואספו  הצהריים  אחר  ארבע  שעה  עד  עבדו  הם 

של בצלים, שאותם הם חילקו בין אנשי עמואס, כמו כן גם את 

השזיפים שקטפו עבורם מהבוסתנים של המנזר. אבל חסדיו של 

האב ז'אן לא הסתיימו בכך. הוא שם לב שנשארו בכפר מזרונים 

רבים, שמיכות, ומצעי פשתן שהיו זרוקים בכל מקום. הוא החליט 

לבקש את רשותו של אב המנזר לשוב לכפר כדי לאסוף אותם 

ולהשיב אותם לבעליהם או לחלקם לאנשים עניים אחרים.

ברגע שניתנה לכך הרשות הוא לקח לעזרתו את הגנן כדי 

שינהג את הטרקטור שקרון נגרר גדול היה מחובר אליו. המלאכה 

לא היתה פשוטה כלל וכלל. הם נאלצו להשאיר את הטרקטור 

צורך  היה  נהרסו.  הצדדיות  שהדרכים  מכיוון  הראשית  בדרך 

לגלגל אבני ענק כדי להגיע אל המצעים, השמיכות והמזרונים 

והיה צריך לעשות זאת בעדינות כדי לא לקרוע את המצעים שהיו 

במצב טוב ולעתים אף חדשים לגמרי. הם ארזו את כל המטען 

בצרורות גדולים וסחבו אותו אל הטרקטור, מרחק של מאתיים 

עד שלוש–מאות מטרים. חיילים הגיעו מפעם לפעם ושאלו מה 

איש  מילה.  לומר  בלי  מהורהרים  הלכו  והם  הסברנו  מעשינו. 

לא מנע מאיתנו לבצע את מעשי המצווה והחסד האלה, למרות 

הרשו  לא  הישראלים  כי  איסור,  כך  על  היה  רשמית  שמבחינה 

אפילו לצלם את שטח הכפר. האב ז'אן ועוזרו מילאו תכולה של 

חמישה עד שישה קרונות נגררים כאלה, של בגדים מסוגים שונים 

במצב טוב, וזאת אף לפני שמזכירים את השמיכות והמזרונים.

זו הגיעה  ז'אן אוסף דברים בצורה  החדשות על כך שהאב 

לעמאן, וכמה אנשים שלחו הודעות לאב ז'אן בתחנונים שישלח 

להם דבר זה או אחר שהיה יקר ללבם: צמידים, שמלות יקרות, 

תעודת זהות או ספרי חשבונות וכדומה. אנשים מוכי גורל אלה 

במעדרים  המצוידים  עובדים  בעשרות  צריך  שהיה  הבינו  לא 

זאת, כמות עצומה של  ובכל  ובאתים כדי לערוך חיפוש רציני. 

דברים כבר הוצאה. האב ז'אן ועוזרו לא העזו להגיע למקומות 

מסוימים שהיו מסוכנים מאוד.

כל דברי הכותנה המתוארים כאן הובאו למנזר, לאגף פרחי 

הכמורה, והאב ז'אן מיין אותם לפני החלוקה. ביתה של משפחה 

פתוחות  היו  הבית  דלתות  נהרס.  לא  למנזר  קרוב  שגרה  אחת 

וכל תכולתו היתה לתוהו ובוהו. שנים–עשר מזרונים היו מוטלים 

באחת הפינות, ופה ושם היו מושלכים שמיכות, כריות, חולצות, 

הבגדים  את  וטינפו  פנימה  נכנסו  חמורים  וכדומה.  מכנסיים 

והמזרונים. כשהאב ז'אן שמע על כך הוא הגיע למקום בעצמו, 

הפשתן  דברי  את  ידיו.  במו  אותם  וכיבס  הדברים  כל  את  אסף 

הוא כיבס ביסודיות, לקח את הבגדים, המזרונים והכריות, ושלח 

אותם עם אדם אמין אל המשפחה שעברה לגור בעמאן. כשבני 

המשפחה קיבלו את התכולה, שכללה אף סירים ומחבתות, הם 

פרצו בבכי של התרגשות והכרת תודה.

כשבאו אנשי עמואס לאסוף את יבוליהם, הם מצאו מספר 

גופות שלא נקברו עדיין. הנזירים קברו חמישה מהם, וביניהם בן 

בניגוד  ליל,  באישון  מביתו  ז'אזאר, שחמק  חליל  עמואס ששמו 

לעצתה של אשתו, כדי לקחת סכום כסף שהחביא במקום. הוא 

התגורר עם משפחתו בבית ליקיה, לשם ברח עשרה ימים קודם 

לכן. אשתו לא ראתה אותו יותר לעולם. לא היתה תועלת במאמציה 

לחפשו או לנסות ולברר מה עלה בגורלו. בידיעה שעשתה כבר 

כל מה שביכולתה היא החליטה להצטרף לאחיה בעמאן.

במשך האסיף, אנשים מצאו גופה של פלסטיני בשדה התירס. 

הם לא העזו לעשות משהו בנידון ועל כן פנו לנזירים. האב ז'אן 

לא היה מוכן להשאיר את הגופה ללא קבר. קרוב לוודאי שאדם 

זה נפגע מכדורי המשטרה הישראלית, שהיתה מוצבת ארבעה או 

חמישה קילומטרים מהמנזר. כמה ימים לאחר מכן יצא האב ז'אן 

לדרך, מלווה בשני נזירים נוספים, אני ביניהם, על גבי טרקטור 

שהועמסו עליו סדין, אלכוהול ואלונקה. הגופה נחה שם במשך 

אדם  גופת  מעולם  ראו  שלא  אלה  נורא.  היה  ומצבה  חודשיים, 

כמה  עד  במעט  ולו  לדמיין  יכולים  אינם  המוות  לאחר  מה  זמן 

זוועתי היה המראה. שלושתם נשאו את הגופה כדי להניח אותה 

הפגוע  החלק  בראש, שהיה  החזיק  ז'אן  האב  הגדול.  הסדין  על 

ביותר בגוף; הוא אף לא השתמש בכפפות העור שמישהו הציע 

לו. שני האחרים אחזו בגוף, אחד ברגליים והאחר במרכז הגוף כך 

שהגופה לא תתפרק. למרות הזהירות בה נקטו הם שמעו את קול 

פיצוח העצמות. במו עיני ראיתי שיער מעורבב עם בשר רקוב על 

ידיו של האב ז'אן. בטני התהפכה למראה נורא זה, ואילו האב 

ז'אן לא הסגיר כל תחושה של גועל או רתיעה. הוא לקח בפשטות 

ידיו. הנחנו את האלונקה על  וחיטא את  את בקבוק האלכוהול 

של  הקברות  בבית  האיש  את  לקבור  הביתה,  וחזרנו  הטרקטור 

הכפר. קראנו את "דה פרופונדיס", "ממעמקים",8 ומיהרנו אל 

להכריז  עמדו  המנזר  ופעמוני  לערוב  נטה  שהיום  כיוון  המנזר, 

על תפילת הערבית. בני הכפר ידעו שהבאנו את גופותיהם של 

כמה פלסטינים לקבורה ובמיוחד את זו של בן כפר מולדתם חליל 

ז'אזאר. המעשה נגע ללבם ולא היה גבול להכרת התודה שלהם.

מזמור  את  הפותחת  המילה  "ממעמקים".  בלטינית  ־   De Profundis 	8

תהילים ק"ל )130(, שמהווה חלק מטקס הקבורה הנוצרי.



־ 54 ־

מבט
ארכיטקטורה של נישול ־ 20.5.2009 

נגה קדמן: אני אדבר גם על תמונה מספר 70 וגם 

על התמונה הקודמת של עין כארם. התמונות האלה 

ישראלים על  משקפות שני צדדים של המבט של 

כפרים מרוקנים אחרי המלחמה ואחרי שהכפר ריק. 

הכפר,  של  לפיזיות  ההתייחסות  על  לדבר  רציתי 

מתיישבים  דרך  זה  את  ולהדגים  למרחב,  למבנה, 

ערבים,  מרוקנים  בכפרים  שהתיישבו  יהודים 

הכפר  על  שהוקמו  ומושבים  בקיבוצים  ב–49–50, 

החרב. בהקשר של ההתייחסות של האנשים האלה 

למרחב ולהיבט הפיזי של הכפר, האירוע שרואים 

לכפר  התייחסות  של  שמצאתי,  אחד  כיוון  זה  פה 

כדבר ציורי, כנוף רומנטי שאפשר להתרפק עליו, 

והצד השני זה מה שראינו קודם, בתמונה מספר 70, 

כמה  אתן  אני  אז  יפו.  של  המוזנחים  הרבעים  של 

דוגמאות מההתייחסויות האלה.

התמונה הזו, 62, ישר הזכירה לי את עין הוד, 

ושמר  תלו,  על  עומד  שנשאר  השני  הכפר  שזה 

וכל הבתים של הכפר  על הארכיטקטורה והמבנה 

הערבי. יש ציטוט באתר האינטרנט של אמני עין 

עין  האמנים  כפר  "את  הכפר:  את  שמתאר  הוד 

הוד מאפיין המבנה המיוחד של כפר בטבע ובנוף, 

אשר שמר על אופיו המקורי". אני מדלגת, "שימר 

ישראל  ארץ  של  והפשוט  הרומנטי  הקסם  את 

השייך  זה,  מיוחד  אופי  הראשונות.  בשנותיה 

לתרבות ים תיכונית מזמן אחר. במבני הכפר ניתן 

הצלבנית  מהתקופה  רבות  בטקסטורות  להבחין 

והטורקית, וכן במבנים שנשמרו ושמרו על אופיים 

62 | הכיתוב הרשמי של קק"ל: "עין כרם ירושלים — קורס של אמני הקיבוצים בעין 

כרם". עין כארם. הריסת הבתים הרבים בכל כפר הותיר את הבתים הספורים 

שנותרו כפנינים בודדות מן העבר שאפשר לשבצן בתוך ה"חדש". בקנה מידה 

לא  שבתיו  כולו,  כארם  עין  הכפר  את  הותירה  הכפרים  מרבית  הריסת  ארצי, 

נהרסו, כפנינה מן העבר. כך, חרף העובדה שבבתי המגורשים כבר גרו יהודים, 

יכולים היו אמנים לצאת אל הנוף ולצייר כפר ערבי אותנטי. בשנות השבעים, 

כשלמדתי אמנות בתיכון ומצאתי את עצמי מול הנוף הזה, הוא לא סימן עוד 

ציירים  ובהשראת  בעקבות  לצייר  שנתבקשנו  ירושלמי  נוף  אלא  ערבי  כפר 

יהודים קודמים. צלם: ורנר בראון, ארכיון הצילומים קק"ל, יולי 1950

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

את האיור שלפניכם אייר רותם מקרית–גת לאחר שעד כה לא הצלחנו להשיג אישור מארכיון 

המספר  תחת  הקק"ל  באתר  לראות  ניתן  התצלום  את  עצמה.  התמונה  את  להדפיס  הקק"ל 

D3016-100



־ 57 ־־ 56 ־

עם  ישן  של  גיבוב  הדרכים,  השבילים,  המיוחד. 

מדלגת,  אני  המיוחדת".  לאווירה  חדש שמוסיפים 

"בוסתנים של עצי פרי, זית, רימון, שקדייה, תאנה 

גפן וחרוב. עין הוד היתה ונשארת שמורת טבע של 

רבות  התורמת  סביבה  קדומה,  ישראלית  סביבה 

וכמובן  ערבי,  המילה  פורייה".  וליצירה  לעבודה 

המילה פלסטיני לא נכנסת פה, וגם בתמונה כאן. 

כאילו הכפרים האלו זה משהו שהקימו כדי לעודד 

יצירה וציור. 

הערבי,  מהנוף  להתפעלות  דוגמאות  עוד 

לבוסתנים,  למטעים,  לטבע,  התייחסות  יותר  עם 

הנגב  בצפון  כרמיה,  בקיבוץ  למשל  מופיעות 

מתארים:  הם  הרביה.  הכפר  על  שהוקם  המערבי, 

"באחד הטיולים הגענו למה שהיה הכפר 'הירביה'. 

האזור היה אז כולו מכוסה בוסתנים, כרמים ופרדסים 

ונראה כאילו גן עדן עלי אדמות". חלק מהקיבוצים 

של  האלה  החלקים  את  לשמר  ניסו  והמושבים 

כביכול.  הטבעי  הערבי  הנוף  את  המטעים, לשמר 

למשל בכרמיה: "שמרנו על קבוצת הזיתים במרכז 

הכפר  על  שהוקם  העמק  בית  ובקיבוץ  הקיבוץ", 

כויכאת: "הכפר נבנה בחלקו בתוך כרם זיתים, מתוך 

ניסיון לשמר אותו בלי לעקור עצים". בקיבוץ ארז, 

שהוקם על הכפר דמרה, ליד מחסום ארז, מתארים 

את הפגיעה בנוף המקומי של דמרה, שמתואר כנוף 

על  ולא  האסתטית,  הפגיעה  על  דגש  עם  טבעי, 

פגיעה בכפר. מתארים בוסתנים שהקיפו את בתי 

שזיפים  תות, משמש,  עצי שקמה,  ובהם  הכפריים 

ושקדים, תאנים, ענפי גפן רבי שנים ועצי שקמה, 

גדרות צבר שהקיפו את החלקות. מתארים, "מראה 

ומובן  יישובנו  את  להקים  פרצנו  שלתוכו  טבעי 

ובמבנים".  בדרכים  מראהו  את  פצענו  ־  מאליו 

הכרחי,  כמשהו  מתוארת  הערבי  בנוף  הפגיעה 

הקִדמה.  של  החזון  הגשמת  לצורך  מצער,  אם  גם 

בכרמיה הם כותבים: "לבסוף גברה ההכרה בצורך 

ביצירת חקלאות מודרנית וממוכנת ולשם כך היה 

צורך לעקור את הקיים ולהתחיל הכל מבראשית". 

הן  הכפר  של  הפיזי  לממד  ההתייחסויות  רוב 

הרבה יותר שליליות, בדומה יותר לכיתוב המקורי 

של התמונה של יפו, "המהגרת המרוקאית תשמח 

מצאתי  ביפו".  האלה  המוזנחים  מהרבעים  לעבור 

המתיישבים  אצל  שליליות  התייחסויות  הרבה 

הערבית.  לבנייה  הערבי,  לנוף  בכפרים  היהודיים 

ספאריה,  הכפר  על  שקם  חב"ד,  כפר  אצל  למשל 

שם התואר "ערבי" בא בהקשר שלילי. הם אומרים 

לפנינת  ומוזנח  נטוש  ערבי  מכפר  הפך  "הכפר 

מושב  חבר  המושבים,  תנועת  של  ובספר  יופי". 

מספר: "הרבה מושבים התרוקנו בגלל הכורח לגור 

בנימין,  שלומית  שכתבה  מאמר  יש  ערבים".  כמו 

, לגבי הכפר  ת ר ו ק י ב ו ה  י ר ו א י בכתב העת ת

קוביבה, שקמה עליו שכונת כפר גבירול ברחובות. 

התושבים היהודים שם, שהם יוצאי תימן, תיארו את 

הדימוי של הכפר. הם אומרים "קוביבה, כפר ערבי. 

שלילי מאוד. שנים זה היה בושה להגיד קובייבה. 

זה מינוס שאתה גר בכפר ערבי. זה אומר שאתה גר 

במקום חלש, לא יפה. הרמה שלך ירודה והמעמד 

שלך ירוד". בכתבים של קיבוצים ומושבים שקמו 

הנוף  את  לשנות  שאיפה  הביעו  הם  כפרים  של 

הערבי. למשל בקיבוץ נחשולים, שקם בבתים של 

טנטורה, הם כותבים: "האם חשבנו על אופי וצורת 

שצעדיהם  חבל  כמה  אצלנו?  הילדים  של  הבית 

הכפר  חורבות  בין  להעמיד  מוכרחים  הראשונים 

לפעמים  אותם  כשרואים  והמלוכלך.  העלוב 

וזהובי  שמש  שזופי  של  זורחת  קבוצה  מטיילים, 

שיער, מאליה באה המחשבה, כמה שלא מתאימים 

לרקע הזה האפור והכהה, לכפר הזה שאין בו שום 

דבר כפרי, לא דשא ולא עץ ולא פרח! כמה חשוב 

הוא  שיוכל  לפני  הכפר,  את  לעזוב  להזדרז,  לנו 

להישאר בזיכרונם של הילדים". 

את  מתארים  ומושבים  קיבוצים  כמה 

אישור  ללא  גם  תצלום  מתוך  פרט  להביא  לנו  מאפשרים  יוצרים  זכויות  חוקי 

להביט  מאפשרות  ממוחשבות  עריכה  תוכנות  כולו.  בתצלום  שימוש  לעשות 

הערבי  הכפר  מול  אל  העומד  הצייר,  להבחין.  קשה  בלתי–מזוינת  שבעין  במה 

ומוסיף להם, חירות  עין כארם, על בתיו שטוחי הגגות, מצייר את בתי הכפר 

אמנותית, גגות רעפים אדומים.

ציירים  היו  בהם  גם  ודאי  מהריסה,  אלה  בתים  ניצלו  אילו  יאפא/יפו.   |  70

"מהגרת  הכיתוב  בלוויית  זה,  כמו  תצלום  טיפוסי.  יפואי  נוף  מציירים  יהודים 

מרוקאית תשמח לעבור מהרבעים המוזנחים האלה ביפו", הכשיר את הקרקע 

ואת הלבבות להריסתם. צלם: טדי בראונר, אוסף התצלומים הלאומי, 1.10.1949



־ 59 ־־ 58 ־

רציתי לדבר גם על שקופית אחרת, שקופית 

של  שהביזה  נאמר  פה  הביזה.  של  בהקשר   ,87

תכולת הבתים, של הרכוש מהבתים, זה משהו שזכה 

לגינוי, לעומת הביזה היותר גדולה של כל האדמות 

רשמי  למשהו  נהפך  שזה  והבתים,  הכפרים  של 

מצאתי  קיבוצים  של  בכתבים  כלגיטימי.  שנתפש 

שהפכה  בתים  תכולת  של  לביזה  התייחסות  גם 

למשהו ממוסד ומקובל. למשל בקיבוץ כברי, שקם 

שמפרט  הקיבוץ,  של  בלקסיקון  כברי,  הכפר  על 

מונחים מההווי של הקיבוץ, מופיע המושג "רכוש 

נטוש", המתואר "כעין 'ענף' ראשון" של הקיבוץ, 

ומתארים איך ההליך הזה של הביזה הפך לממוסד: 

"בימים הראשונים אלו שנשארו על הגבעה לשמור, 

היו יורדים בתום העבודה לכפר לסיורים ול'בדיקת 

השטח'. כל מה שהיה מטלטל הועבר אל הגבעה, 

לענפים  וחלקו  החברים  לשימוש  לאוהלים  חולק 

השונים. מחסן הבגדים שלנו התקשט בכמה וכמה 

פנינו  הזמן  עם  הנטוש.  מהרכוש  מהגוני  ארונות 

על  וחזקה  אישור  וקיבלנו  המוסמכים  למוסדות 

ובאישור".  חוקיים  היו  מעשינו  שכל  כך  הכפר. 

כך, ביזה מהסוג הזה הפכה למשהו ממוסד ורשמי 

ומאושר. והאישור הזה גם אפשר להם לזכות בשלל 

גם  שניסתה  ליד  שהיתה  הכורדית  המעברה  מול 

"גילינו  אומרים:  הם  הזה.  מהרכוש  ליהנות  היא 

שיש לנו שותפים לעסק. אנשי המעברה הכורדית 

שמיקמו אותה במרחק קצר ממזרח לכפר גילו גם כן 

אותה אפשרות של תוספת פרנסה ותהחילו לעבוד 

"בהתחלה  מדלגת,  אני  נוספות".  שעות  בלילות 

להם.  גם  מספיק  היה  כי  ממעשיהם,  עין  העלמנו 

אך כאשר יום אחד נעלם כל הברזל שהוצאנו והכנו 

וצריך לעשות  להעמסה למחרת, הבנו שאין מנוס 

למעברה  ירדנו  ועגלה,  טרקטור  לקחנו  סוף.  לזה 

הכל".  את  מצאנו  מאוד  מהר  הבתים.  בין  ועברנו 

אני מדלגת, "העמסנו על העגלה, הראנו להם את 

אישור האפוטרופוס לנכסי נפקדים, ובזה גמרנו את 

העניין". 

כך שגם לביזה של תכולת הבתים היה ניכוס 

רשמי של המדינה. היתה גם תחושה של התושבים 

היהודיים במקומות האלה, שהדברים האלה שלהם, 

הבתים, האדמות, המטעים. רוב ההתייחסות שלהם 

היתה  לבתים,  הכפרים,  של  הפיזיים  למאפיינים 

בהקשר הזה של התועלת שצומחת לקיבוץ ולמושב 

התייחסו  הם  שנשאר.  הערבי  מהרכוש  מהבתים, 

לבתים באופן פרקטי, לא כבתים ששימשו אחרים, 

אלא כבתים נטושים, או אפילו נגיד בסאסא: "בתים 

שקם  ביראון,  כותבים.  הם  מהערבים",  שירשנו 

הערביים  האבן  "בתי  כתבו,  הם  סלחה  הכפר  על 

משמשים אותנו באמונה".

מערבי  הכפר,  של  בנוף  שחלה  הטרנספורמציה 

הכפר  "מראה  מתארים:  הם  דניאל  בכפר  ליהודי. 

השתנה לחלוטין. בתי האבן הנאים במקום הבתים 

הערביים הם בלי ספק השינוי הבולט ביותר שחל 

גאולת הקרקע  גם המיתוסים של  אצלנו לטובה". 

של  ההתייחסות  על  השפיעו  השממה  והפרחת 

הזה.  המרחב  את  ראייתם  ועל  החדשים  התושבים 

ושם  "פה  כותבים:  גוברין  בית  קיבוץ  בני  למשל 

נראים בתים הרוסים, המקום שומם", אני מדלגת, 

בקיבוץ  או  מאין".  יש  וניצור  בתינו  נבנה  "כאן 

ברקאי, שקם על כפר ואדי ערה, כותבים: "לא היה 

שם כלום!" אני מדלגת, "מתוך שממה זו מתנוססת 

על גובה בניין האפנדי ־ בין דגלי הלאום והמעמד 

־ סיסמתנו: 'בבניין ויצירה נפריח את השממה'". 

חברי  מהשממה.  כחלק  נתפס  האפנדי  של  הבניין 

כותבים:  רנתיה,  הכפר  על  שקם  רינתיה,  מושב 

וזכינו  הקשיים  כל  על  שהתגברנו  אחרי  "לימים, 

להפריח את המקום השומם והנטוש אליו הגענו". 

שתושביו  היחיד  הקיבוץ  זה  סאסא  קיבוץ 

התייחסו למרחב שהם הגיעו אליו כמרחב שלא היה 

שומם, וזה דווקא מאוד הטריד אותם. הם אומרים: 

"חלמנו פעם על התיישבות במקום חדש; שנופיע 

את  נבנה  היסוד  מן  ועזוב,  שומם  בשטח  פתאום 

לרקע  המתאימה  ובצורה  אנו  טעמנו  לפי  משקנו 

אני  ערבי".  בכפר  שקועים  אנו  זה  ובמקום  שלנו 

מדלגת, "למרות תגובותינו האידאולוגיות, עד כדי 

במקום  פירוק  היה  הראשונים  הימים  שאופי  כך 

בניין". 

של  גינוין  חוזר  אל–סבע  באר  כיבוש  על  רבות  בעדויות  אל-סבע.  באר   |  87

לקיחת שלל וביזה. גם בן גוריון והאפוטרופוס על נכסי הנפקדים היו בין אלה 

אדמות  של  המאורגנת  הביזה  בעניין  רק  מהבתים.  הרכוש  ביזת  את  שגינו 

עתיק  רובע  בתור  שבתמונה  הבנוי  המראה  את  דמיינו  כולם.  החרישו  ובתים 

חדשות.  שכונות  ומסביב  ורב-לאומית,  קוסמופוליטית  שבע  באר  של   בלבה 

באדיבות אוצר תמונות הפלמ"ח )אלבום: חטיבת הנגב(, 1948 



־ 61 ־־ 60 ־



־ 63 ־־ 62 ־

כמו שמצלמים אסירים
סוציאליזציה למדינה ומנגנוני הכפפה — 1.4.2009

חוה ברונפלד שטיין: אני רוצה לדבר על תצלום 

מספר 36. הכיתוב של הארכיון הוא, "לאחר רישום 

כשמספר  מצטלמים  בנגב  הבדואים  התושבים 

הרישום בידם". והצלם הוא כך וכך, והארכיון הוא 

רוצה  אני   .1949 נובמבר  הוא  והתאריך  וכך  כך 

לקרוא קטע מגנזך המדינה, משהו שנוגע לתצלום 

הטקסט  בעקיפין.  אבל  ישירות  לא  אמנם  הזה, 

מגנזך המדינה, הוא נאמר על–ידי בן גוריון בישיבה 

אומר  והוא  הבוחרים,  פנקס  על  מדבר  כשהוא 

לרשומות.  צולמו  כבר  איש  אלף   76" כזה:   דבר 

אין תצלומים,  הגדול  לכ–18—19 אלף איש בחלקם 

עכשיו מצלמים אותם. צילמו כבר כ–7,000. נמסר לי 

כי עד ל–18.1.1949 יצולמו כולם. מייד לאחר הצילום 

מדביקים  הרישום,  למרכז  הצילומים  נשלחים 

לצבא  חוזרים  והפנקסים  לפנקסים,  התמונות  את 

הזמנית   הממשלה  ישיבות  ]תרשימות  לחלוקה" 

]22.12.1948־16.1.1949,  ל"ד/ש"ט  כ"ח/ש"ט 

בישיבה ל"ד/ש"ט 16.1.1949 עמ' 16[. 

אני  למה  ב–2.1.1949.  נערכה  הזו  הישיבה 

מביאה את הדברים? א. כדי שיהיה ברור שמדובר 

על אחד ממנגנוני המדינה היותר גלויים לכל, ועל 

מדינה:  היות  של  מופגנים  היותר  מהטקסים  אחד 

מי מצביע, מי יכול להצביע, איך ניתן להצביע. וב. 

לצילום יש כאן תפקיד משמעותי: את מי מצלמים 

מצלמים,  לא  מי  את  הבוחרים,  ולפנקס  לרשומות 

זמן  החשובה,  הנקודה  וזו  תאריך.  באיזה  ומתי, 

הוא  מנגנון  איזה  ועל  צולם  הוא  מתי  הצילום. 

מצביע.

נערכו  המכוננת  לאסיפה  הבחירות 

לנו כאן כמה תצלומים שצולמו  ויש  ב–25.1.1949, 

זה   42 במספר   .1949 של  הראשונות  בבחירות 

התצלום עם הילדה בזרועות אמה ועם טופס זיהוי 

ההגדלה,  דווקא  רואים,  לא  לא,  כשברקע,  ביד 

ההגדלות פה עושות עוול כי לא רואים המון המון 

פרטים, אבל ברקע או בעצם בצד, בצד האפל, יש 

שם איזה מין רוח רפאים כהה. 

הבחירות   .36 ולצילום  לבחירות  נחזור  אבל   

נערכו ב–25.1 והיה צריך לבוא ולהצביע עם משהו. 

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

]בעמוד הקודם[

בידם".  הרישום  כשמספר  מצטלמים  הבדואים  בנגב  התושבים  רישום  "לאחר  הקק"ל:  של  הרשמי  הכיתוב   |  36

"הנגב". לכל אזרח במדינה יש מספר רישום, אך רק אסירים נדרשים לפעמים להצטלם כשמספר הרישום 

לא  פנים   — המצולמים  של  פניהם  את  לזהות  לפקידיהם  תאפשר  לא  שהכאפייה  מחשש  אולי  חזם.  על 

מוכרות, ביישובים לא מוכרים — קבעו השלטונות כלל מיוחד ביחס לבדווים. בתעודות הזהות שלהם הם 

מצולמים  הם  לזהותם  זאת  בכל  יוכל  שהשלטון  כדי  אולם  המדויקת,  כתובתם  את  לכתוב  רשאים  אינם 

כאסירים כשמספר הזיהוי על חזם. הדיוקן שלהם צולם במרחב הפתוח, כשהם חשופים למבטי הכל, וגם 

זאת בניגוד גמור לאינטימיות המסוימת שבה צלם ומצולם נפגשים לצילום תמונת דיוקן לתעודת הזהות. 

צלם: פרד צ'סניק, ארכיון הצילומים קק"ל, נובמבר 1949

אייר  שלפניכם  האיור  את 

לאחר  מקרית–גת  רותם 

להשיג  הצלחנו  לא  כה  שעד 

הקק"ל  מארכיון  אישור 

להדפיס את התמונה עצמה. 

לראות  ניתן  התצלום  את 

באתר הקק"ל תחת המספר 

D708-067



־ 65 ־־ 64 ־

בחזיתיוּת   ,36 מס'  הזה  בצילום  מזהה.  טופס  עם 

לעיני  בחוץ עם המספר  ובישיבה של המצולם  בו 

רבים, מה שאנחנו רואים זה שיש פה את המספר 

כמו  כמו,  מספר  הפנים,  ואת  החזה  על  המזהה 

גם  אבל  אסירים,  של  כמו  אסירים.  שמצלמים 

כמו של חיילים. גם חיילים ככה מצלמים. אז כמו 

צילום  קיים  בנגב  בדואי  36 של  מס'  הזה  הצילום 

נוסף ודומה לו בארכיון המדינה. צילום של אותה 

פעולת רישום ביורוקרטית. וגם הוא מצולם בחוץ, 

הוא  ומתי  יושב אדם עם מספר על החזה,  בו  וגם 

זה  אז  חייל.  מצולם  בו  אבל  ב–21.9.1948,  נעשה? 

צילום מאוד דומה גם מבחינת המיקום של המספר 

על החזה, גם מבחינת הצלם שמצולם על-ידי צלם 

והפעולה  הצילום  פעולת  של  תיעוד  כלומר  אחר, 

המנגנונית, ושל מה שרלי כותבת — צילום במרחב 

הפתוח — ושל עוד אנשים שמתבוננים. אבל ההבדל 

גדול, והוא נמצא דווקא בכיתוב ובתאריך. ההבדל 

 1949 בנובמבר  צולם  כאן  הוא שזה שמוצג  הגדול 

הצילום   .'48 בספטמבר  אמרתי?  ב–,  צולם  וההוא 

לבחור,  צה"ל,  לחייל  למישהו,  אִפשר  האחד  של 

הבדואי,  התושב  של  השני;  התצלום  של  ומועדו 

הפעולה  כלומר  להצביע.  הזכות  את  ממנו  מנע 

המנגנון  פעולת  בטענה,  לבוא  ניתן  לא  נעשתה, 

נעשתה,  היא  אבל  נעשתה,  והצילום  הרישום  של 

יום הבחירות  מה שנקרא, "לאחר המועד", לאחר 

לאחר  המציין,  הטקס  לאחר  המכוננת,  לאסיפה 

לבחור,  באפשרות  העיסוק,  כל  לבחור.  האפשרות 

הזה  הדיון  כל  ולהצביע,  לבחור  האזרחית  בזכות 

היה דיון מאוד סבוך באותה תקופה.

השאלות עסקו אז במי מוכלל, ואולי יותר — 

ייכנסו בשערי  מי הם אלו שלא  מי מדירים.  באת 

האזרחות? הן עסקו ב"אפשרות לשקול אם רוצים 

להעניק לערביי השטח שנכבש את האזרחות") חוק 

האזרחות, ט"ו \שט, 18.5.1949, עמ' 38(, למי לתת 

את הזכות ועל–פי מה, על–פי דין הדם או על–פי דין 

הקרקע? ואם על–פי דין הקרקע מתי בדיוק ייקבע 

המועד? מי ייחשב ככזה שיוכל להצביע? מי שנמצא 

שהיה  מי  ולגבי  ואינו?  שהיה  מי  או  בטריטוריה 

בטריטוריה, מתי? האם מי שהיה על הקרקע לפני 

התאריך ה' באייר? אחרי? האם ביום המפקד? 

 בדיון על חוק האזרחות מ–18.5.1949 אומר בן 

גוריון, "מר יוסף היה רוצה לקבוע תאריך מוקדם 

ככל האפשר שבו היו פחות ערבים בארץ )אבל גם 

במקרה הזה אין לפסול את אותם ערבים שהתפקדו 

)חוק  הוכחה..."  טעונים  השאר  כל  המפקד(  )יום 

האזרחות, ט"ו/שט, 18.5.1949, עמ' 38(.

בישיבת  ספיר  שאמר  כפי  בעצם?  ומדוע 

התצלום:  טרם  עוד  וביטחון  חוץ  לענייני  הוועדה 

של  שמציאותם  ההכרה  לסף  מתחת  היא  "ההנחה 

היא בלתי– ישראל  ערבים בטריטוריה של מדינת 

חוץ  לענייני  הוועדה  של  )פרוטוקלים  רצויה" 

וביטחון, 29.6.1949, עמ' 11(. 

ואיך מוכיחים? אחת ההוכחות היא באמצעות 

ואת  והצילום.  החזה  על  המספר  רישום  פעולות 

אלה ניתן לזרז או לעכב. וכפי שראינו, במקרה של 

תצלום מס' 36 עיכבו עד לנובמבר 1949.

42 | אל–נאסרה. יום הבחירות. אילו בשלב הזה, אחרי כל העוולות שכבר הספיקו יהודים לחולל לערבים, 

הערבים,  והאזרחים  האזרחיות  אל  היהודים  המדינה  מנגנוני  של  ביחסם  רדיקלי  שינוי  מתרחש  היה 

ופקידיהם היו מכירים בזכאותם הבלתי–מותנית של תושבי הארץ הערבים לאזרחות ולא נוהגים באזרחות 

כבמתת חסד שהם מחלקים — אפשר היה לקרוא את התצלום הזה אחרת. אולי אפשר היה אף להתפעל 

צוין, לשכת  לא  צלם  זיהוי.  פנקס  זהה, שזהו  אות  בגודל  ובעברית,  נכתב בערבית  מן העובדה שעל הכריכה 

העיתונות הממשלתית, 25.1.1949



־ 67 ־־ 66 ־

עבור הפלסטינים. הפלסטינים שלא  קיימת  היתה 

נרשמו איבדו את הזכויות שלהם על הנכסים שלהם 

ונכסים  אדמות  שלהם.  האזרחיות  הזכויות  ואת 

שבעליהם לא היו בזמן המִפקד הולאמו, וכך המִפקד 

נתן לגיטימציה ליגלית, על–פי חוק נכסי נפקדים, 

להלאמת רוב אדמות המדינה.

אמנם  הזה,  הסיפור  את  מספרים  הספרים 

35 | בית הכרם. באווירה חגיגית, סולידרית ונינוחה, גם אם תחת עוצר שנמשך 

בכל רחבי המדינה מחמש לפנות ערב ועד חצות על מנת לאפשר דיוק מרבי של 

תוצאות מפקד האוכלוסין, נרשמו תושבי השכונה היהודית בית הכרם במפקד 

בין המתפקדים היושבים סביב השולחן פזורים פקידי הרישום, כפי  הראשון. 

הטפסים.  במילוי  המתקשים  לאלה  ומסייעים  הזרוע,  סרט  אותם   שמאפיין 

צלם: יהודה איזנשטרק, ארכיון צה"ל ומערכת הביטחון, נובמבר 1948

ענת לייבלר: המִפקד הראשון היה מפקד אוכלוסין 

משולב עם רישום אוכלוסין, זאת אומרת הוא היה 

תושבי  כל  את  כלל   ,exhaustive ממצה,  מפקד 

המקרים,  ברוב   .'48 בנובמבר  ונערך  הארץ, 

אולם  מהאוכלוסייה  חלק  רק  דוגמים  מִפקדים 

מפקד זה מיצה את כולה. במהלך שבע שעות של 

עוצר, אנשי צבא, אנשי ביטחון, משמר אזרחי וכו', 

ונתנו  התושבים,  כל  את  רשמו  לבית,  מבית  עברו 

להם איזשהו פתק, שלאחר מכן המירו אותו למספר 

זהות ולתעודת זהות. כאמור, המפקד נערך בעוצר 

תקופה  פני  על  אותו  לערוך  היה  שאפשר  למרות 

ארוכה, כפי שמקובל בעולם. הוא נבחר להיעשות 

ברורה:  מאוד  מסיבה  שעות  שבע  של  עוצר  תחת 

של   a snapshot רגע,  איזשהו  של  תמונה  לצלם 

רוב  שבו  הזמן  המפקד,  עריכת  בזמן  הארץ  מצב 

הבתים  את  ברחו/גורשו/עזבו  כבר  הפלסטינים 

שלהם לוואדיות בתוך הארץ ומחוץ לגבולות. נשאר 

בטריטוריה  פלסטינים  של  קטן  מאוד  מיעוט  כאן 

של המדינה, וההנהגה הפוליטית רצתה לצלם את 

האלה  האנשים  אלה,  ולהגיד  הזאת  המצב  תמונת 

שאותם אנחנו סופרים היום בשבע השעות האלה, 

הם יהיו אזרחי מדינת ישראל, וכל מי שלא נספר, 

כל מי שלא עבר את התהליך הזה של ספירה, לא 

יקבל תעודת זהות, לא יהיה אזרח, לא יוכל לבחור 

עכשיו,  מזון.  תלושי  לקבל  יוכל  ולא  בבחירות 

היו אנשים שנסעו לחו"ל, היו אנשים שהיו בבתי 

חולים, היו כל מיני סיבות פרוזאיות ללמה אנשים 

שהמפקד  היתה  ההוראה  שלהם.  בבתים  היו  לא 

יהיה מפקד דה–פקטו, שזה אמר, הפוקד עובר מבית 

ואותו  סופרים  אותו  ־  בבית  שנמצא  ומי  לבית 

רושמים. אם לא נמצא, אם יש מישהו שלא נמצא 

 ,household באותו  גר  שהוא  יודעים  אבל  בבית 

באותה משפחה ־ אותו לא רושמים. אז, לכאורה 

לכולם  בעיה  להיווצר  שיכולה  לחשוב  היה  אפשר 

כאן, נכון? גם ליהודים וגם לפלסטינים. אבל לא זה 

מה שהיה. מה שקרה במפקד הראשון, זה שמי שלא 

הפנים  למשרד  לבוא  היה  יכול  מהיהודים,  נפקד, 

ולהרשם ברישום מאוחר. אבל האפשרות הזאת לא 

דמוגרפיה פוליטית
הערבי כמושא לאיסוף מידע ־ 22.4.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 69 ־־ 68 ־

עשו מדגם של כמה אוהלים של בדואים. ספרו כמה 

יושבים יש בכל אוהל, לקחו מטוס וצילמו את כל 

האוהלים בנגב ואז הכפילו וקיבלו את הממוצע. אז 

היה להם הממוצע של המספרים של הבדואים, אבל 

היתה  כי  ואחד מהם  כל אחד  לספור  יכלו  לא  הם 

התנגדות של הבדואים, וכי גם לא היה להם מאוד 

חשוב לעשות את זה כי כאן לא היתה את הבעיה 

של ההסתננות ושל הבריחה והגירוש וכולי.

תשעים  בערך  נרשמו   1948 בנובמבר  אילן פפה: 

נוספו  כך  אחר  שנה  במרשם.  פלסטינים  אלף 

שישים  עוד  ישראל  למדינת  פלסטינים  כאזרחים 

הם  האלה?  האלף  שישים  היו  הם  מי  בערך.  אלף 

ואדי  תושבי  היו  זה  אחת  קבוצות:  משלוש  היו 

אלף   25  ;'49 בקיץ  ישראל  למדינת  שסופח  ערה 

פלסטינים שמשה שרת דאג שיחזירו אותם במסגרת 

להוריד  הישראלי  מהניסיון  חלק  משפחות,  איחוד 

את הלחץ הבין–לאומי על ישראל לקבל את זכות 

השיבה שאפילו ארצות–הברית תמכה בה, אני מדבר 

שלא  שנותרו,  הפנימיים,  והפליטים   ;'49—'48 על 

גרו בכפרים שלהם. המספר פחות חשוב לי, המספר 

פחות חשוב, מה שחשוב לי זה דרך הרישום השונה 

לפעולת  ובמקביל  לערבים.  היהודים  בין  מאוד 

פעולת  הראשונה,  בכנסת  חקיקה  היתה  הרישום 

ב–1950.  סופית  שחוקק  האזרחות  חוק  של  חקיקה 

סעיף 6 לחוק האזרחות קבע שאזרחות יקבלו שני 

סוגים של אנשים: אנשים שהיו בנובמבר 48' בבית 

שלהם, שכמובן פלסטינים שגורשו מהבתים שלהם, 

בבית  להיות  יכלו  לא  הבתים  את  להם  שהרסו 

שלהם, זאת אומרת, זה לא הפריע לאף אחד להגיד, 

אתה לא בבית שלך, אני הרסתי לך את הבית בגלל 

זה אתה לא בבית, בגלל זה אתה לא אזרח, זה היה 

ששליטה  קבע,  גם   6 סעיף  אנשים.  של  אחד  סוג 

היהודית  לרעיון המדינה  נאמנות  בשפה העברית, 

לכן,  האזרחות,  לקבלת  הכרחי  תנאי  הם  ולחוקיה 

אם ראינו בתמונה הבדואית, זה לא רק צילמו אותם 

ונתנו להם מספר, הם עברו באופן פורמלי בחינת 

נאמנות, באופן פורמלי הם עברו בחינת נאמנות, 

באופן לא פורמלי הם עברו גם רפורטציה לשב"כ 

איתם  לעשות  רצו  מה  תלוי  החינוך,  למשרד  או 

באותו רגע, המדינה נתנה להם משהו ודרשה משהו 

בתמורה כמובן. המבחן היותר חשוב זה מול השב"כ 

ומול היועץ לעניינים ערביים וכל מערך השליטה 

זאת  הצבאי,  הממשל  תחת  בישראל  בפלסטינים 

אומרת, אתה עובר איזה תשע בחינות, דרך המושל 

הצבאי, דרך המנהל של בית הספר, דרך פקיד של 

שלא  מי  או  השב"כ  מפעילי  ודרך  הפנים  משרד 

עבד שמה בשטח, זאת אומרת ההבדל הגדול הוא 

לא שכולם היו תחת עוצר, הערבים היו תחת עוצר 

אבל העוצר לגבי היהודים סימל משהו אחד ולגבי 

הפלסטינים שימש משהו אחר לגמרי. 

ענת לייבלר: אני לא מצאתי תיעוד לעניין השפה 

בכל  להגיד,  רוצה  כן  שאני  מה  לאזרחות.  כתנאי 

זאת, זה שמה שתיארת בהתחלה לגבי חוק האזרחות 

והמפקד, מי שסיפק את הטכנולוגיה הזאת שקשרה 

היו  וקניין  אזרח  וזכויות  פקטו  דה  מִפקד  בין 

הסטטיסטיקאים. וזה מאוד חשוב משום שהתפקיד 

מכל  ונעדר  נעלם  לחלוטין  הסטטיסטיקאים  של 

הסיפור של הנכבה. השאלה כיצד אנשי הידע, כיצד 

שלהם  הדיסציפלינה  את  מיסדו  הסטטיסטיקאים 

מתהליכי  חלק  שהיו  משום  דווקא  כאוביקטיבית 

בינוי המדינה, וכיצד המדינה לא היתה יכולה לקבל 

מבחוץ  רציונלית  כמדינה  שלה  הלגיטימציה  את 

ומבית, בלי מנגנונים אוניברסליים אלה. בקי הגיע 

והסטטיסטיקה  הפאשיסטית,  מאיטליה  מאיטליה, 

כפי שהיתה בארץ, בזמן קום המדינה, מאוד דומה 

לסטטיסטיקה האיטלקית בימי מוסוליני. בקי נפלט 

באיטליה  תקופה  באותה  האקדמית  מהמערכת 

לנסח  התחיל  ומייד  אשתו  עם  לארץ  לכאן  והגיע 

את רעיון הדמוגרפיה הפוליטית. למרות שהוא היה 

חזון  בין–לאומי, החזון שלו היה  גודל  מדען בסדר 

אנחנו  איך  אומרת  זאת  פוליטית,  דמוגרפיה  של 

לוקחים את הסטטיסטיקה ובאמצעותה ממפים את 

האוכלוסייה, עושים גאו–סטטיסטיקה, ממפים את 

הארץ ואת האוכלוסייה שבארץ ובכך גם שולטים 

על התנועות של האנשים.

בהחלט  מספרים  אבל  מודגש  מאוד  באופן  לא 

ביצירת  חשוב  כמנגנון  המפקד,  של  הסיפור  את 

זה  יודעים  שלא  מה  אבל  הישראלית.  האזרחות 

שמי שהיה אחראי לדבר הזה בעצם, או מי שהציע 

למי  שקובע  מפקד  של  הזאת  הטכנולוגיה  את 

מאשר  אחר  לא  הם  וקניין,  אזרח  זכויות  יינתנו 

את  שהקים  בקי,  רוברטו  פרופ'  סטטיסטיקאים. 

החברה  למדעי  בית–הספר  שזה  קפלן,  ספר  בית 

המחלקה  את  הקים  הוא  העברית,  באוניברסיטה 

לסטטיסטיקה באוניברסיטה העברית, והיה המדען, 

 .'72 שנת  עד  המדינה  של  הראשי  הסטטיסטיקאי 

עוצר.  תחת  המפקד  את  לעשות  שהציע  זה  הוא 

הדבר  את  שמתאר  קטע  לכם  לקרוא  רוצה  אני 

ת  ו ע י ד בי יורמן  פנחס  שכתב  כתבה  מתוך  הזה, 

ת ב–8 במאי 1981. "במהלך הדיונים על  ו נ ו ר ח א

המפקד הועלו הצעות שונות ומשונות איך לערוך 

אותו, והיו כל מיני אופציות איך לערוך את המפקד 

הגמור  היפוכו  בקי,  רוברטו  זרק  ולבסוף  הזה, 

במרומי  כביכול  המרחף  המפוזר  הפרופסור  של 

מלא  עוצר  עוצר,  נטיל  'הבה  רעיון:  האולימפוס, 

וכללי, או אז נצליח לספור את האוכלוסייה כולה 

ולבצע את המוטל עלינו'. הרפלקס המותנה לשמע 

וחד– נחרץ  ב'לא'  התמצה  הדופן  יוצאת  ההצעה 

משמעי, אלא שעד מהרה הוברר כי איש לא העלה 

הפנים  ושר  שכחה  וההתנגדות  יותר  יעיל  פתרון 

דרך  גוריון,  בן  גם  לא?'."  מדוע  עוצר?  אמר:'...  

אגב, התנגד לדבר הזה לחלוטין, משום שזה נראה 

לו אקט מאוד קיצוני ובקי הצליח לשכנע אותו.

 מה שעומד מאחורי התהליך של ההחלטה איך 

לספור את כל האוכלוסין זה מו"מ קשה ומאוד כוחני 

ממשרד  שבאו  אנשים  הצבאי,  הממשל  אנשי  בין 

החוץ ומשרד הביטחון, לבין הסטטיסטיקאים. אנשי 

רק,  הערבים,  את  רק  לספור  רצו  הצבאי  הממשל 

כי זה מה שהיה חשוב להם. היה חשוב להם לדעת 

את המספר של הפלסטינים בארץ כי היתה בעיה 

הם  הקרבות.  אחרי  לארץ  בחזרה  מסתננים  של 

רצו לדעת מייד מי נמצא, מי נמצא בארץ ומי הוא 

לראות  יוכלו  מבוקר  רישום  שיעשו  אחרי  מסתנן. 

את הפער, ומי שמסתנן לא יוכל לקבל שום דבר. 

אבל בקי לא הסכים. הוא לא הסכים לעשות הפרדה 

יהודים,  לבין  אחת,  לאומית  קבוצה  ערבים,  בין 

כלי  היא  כי הסטטיסטיקה  לאומית אחרת,  קבוצה 

מדעי. אז היו שם מאבקים, ובסופו של דבר הסכימו 

אחד  שאלון  היה  אומרת,  זאת  שאלונים,  שני  על 

לאוכלוסייה  אחד  שאלון  ועוד  האוכלוסייה  לכל 

הפלסטינית. כל אחד מהנפקדים הפלסטינים צריך 

היה להגיד מי בני המשפחה שלו, כדי שאפשר יהיה 

למפות כמה אנשים ברחו, כמה אנשים אינם, כמה 

נעדרים וכמה נוכחים.

 

שאלה מהקהל: זה נערך בכל הארץ?

כי  הארץ  בכל  נערך  לא  זה  לא,  לייבלר:  ענת 

רשמו  לא  ולכן  נכבשו  לא  מהאזורים  חלק  בגליל 

לא  וגם  בגליל,  שהיו  מהפלסטינים  מאוד  הרבה 

של  התמונה  היא  הבאה  התמונה  הבדואים.  את 

הבדואים. היה נורא קשה לרשום אותם, היה נורא 

ישבו  לא  הם  כי  פעולה,  שיתפו  לא  הם  כי  קשה 

בבתים. זה לא שהם נדדו אבל הם לא ישבו בבתים 

קבועים ולכן היה מאוד קשה לספור אותם. אז היו 

צריכים קודם כל לדעת מה בכלל מספר הבדואים 

כי  ידעו  כן  הפלסטינים  לגבי  כי  כללי,  באופן 

המוכתר היה זה שדיווח למנדט כמה פלסטינים יש 

בכל כפר. אז מה עשו לגבי הבדואים? הש"י, שירות 

הידיעות, עבד עם בקי שהיה בממשלת המנדט. הם 

36, ראו בעמ' 44 צילום 



־ 71 ־־ 70 ־

ערבים,  לענייני  היועץ  ומשרד  הפנים  משרדי 

עד  לפחות  גוריון,  בן  של  אובססיבי  עיסוק  מראה 

אופציות  בשתי  לכך,  מעבר  אפילו  ואולי   ,1956

שהן היחידות שנראו בעיניו רלוונטיות ליחסי רוב 

יהיה בה  כי  קיווה  ומיעוט במדינה שנוצרה שהוא 

הראשונה  בלעדי.  אפילו  ואולי  מוחלט  יהודי  רוב 

היה להמשיך את מלאכת הגירוש, כולל מבצע מאוד 

ידוע, מבצע חפרפרת משנת 1955, אשר חיפש ללא 

הצלחה תירוץ לגירוש הפלסטינים, והשני לייהד את 

הפלסטינים, מתוך תקווה שגם האליטה המשכילה 

המוסלמית תרצה להתייהד. בין ייהוד לגירוש, לבן 

גוריון לא היו הרבה רעיונות אחרים.

שאלה מהקהל: מה זה זה ייהוד? לגייר?

היה  גוריון  לבן  לגייר.  גיור,  גיור,  פפה:  אילן 

במלון  ערבים  לעינייני  היועצים  עם  קבוע  מפגש 

גלי כנרת בטבריה ושם התפתח השיח הזה. למזלם 

אולי, ומזלנו כולנו, אני לא חושב שהוא היה בודד 

במערכה הזאת שעיצבה מדיניות כלפי הפלסטינים 

שטרית  בכור  כמו  ואנשים  ישראל  מדינת  בתוך 

ומשה שרת, היו להם רעיונות אחרים. אבל הרעיון 

הבסיסי שלו עדיין תקף היום: "אם כבר לא גירשת 

אותם, אז תייהד אותם". 

יושבים  ואשתו  החינוך  שר  ערבית.  בשיעור  יהודים  מורים  אל–נאסרה.   |  48

בגבם אל הלוח. גם שישים שנה לאחר הקמת המדינה מעטים היהודים שלימוד 

השפה הערבית הוא חלק מאזרחותם, בעוד שרבים מקרב ההנהגה הפוליטית 

להוציא  יש  זה  מכלל  גבם.  את  אליה  להפנות  ממשיכים  האוכלוסייה  ובקרב 

כלי  היא  הערבית  והשפה  הביטחון  כוחות  בקרב  עתידו  את  שרואה  מיעוט 

צוין,  לא  צלם  אל–נאסרה.  של  הצבאי  המושל  עבור  שהיתה  כשם  עבורו,  עבודה 

לשכת העיתונות הממשלתית, 27.7.1949

אילן פפה: בתמונה הזו אנחנו רואים ביקור של שר 

החינוך זלמן שזר ואשתו בכיתה ב"מגזר הערבי". 

לידם עומד עימנואל קופלביץ, שהיה הממונה על 

להכיר  היה  קופלביץ  של  תפקידו  הערבי.  החינוך 

ל"חינוך"  אמצעי  שישמש  כך  היהודי  החינוך  את 

הערבים לערכים ציוניים. הוא היה אדם מאוד מרכזי 

הציונית כלפי הפלסטינים  ייצג את האדנות  אשר 

הלימוד  מתוכניות  עליו  ללמוד  ניתן  בישראל. 

יותר  גרסה  הפלסטיני.  לציבור  הכין  שלו  שהצוות 

ציונית של תרבות והיסטוריה מזו שיועדה לציבור 

היהודי. המחלקה בראשותו אחראית גם למחשבה 

מדעים.  לכלול  צריך  לא  לפלסטינים  החינוך  כי 

זו  המנדט.  בתקופת  הבריטים  אימצו  דומה  גישה 

היתה תפישה קולוניאליסטית שהפקידים הבריטים 

הביאו איתם מהודו. גישה שגרסה שחינוך לילידים 

ולא  מסורתיים  לקישורים  מוגבל  להיות  צריך 

נקראה  הזו  האסכולה  מודרניים.  המידה  על  יתר 

האמינו,  הם  כך  לבנות,  יש  הפונג'ב".  "אסכולת 

שלהם,  המסורתיות  המיומנויות  לפיתוח  תשתית 

קופולביץ  מודרניזציה.  ליתר  אותם  לחשוף  ולא 

המשיך את התפישה הזאת.

הגישה  אבי  זאת,  עם  יחד  היה,  לא  הוא 

החינוכית כלפי המיעוט הפלסטיני. זכות זו שמורה 

לשר החינוך הראשון, בן ציון דינור. הוא תבע כי 

הפלסטינים בישראל יכירו את הנרטיב ההיסטורי 

לעם–ללא– המחכה  ארץ–ללא–עם  של  זה  הציוני, 

מהתלמידים  טוב  יותר  הרומית,  הגלות  מאז  ארץ 

והמפעל  הזו  ההתנשאותית  המחשבה  היהודים. 

החינוכי הזה הוא תמצית העוול הציוני כלפי המיעוט 

הפלסטיני. אם כבר נשארו, שייהפכו לציונים.

דוד  של  ביקוריו  את  לי  מזכירה  גם  התמונה 

ייהוד  גוריון בשנות החמישים שהביאו למפעל  בן 

הגליל. בסופו של אחד מאותם ימים הוא סיכם את 

במחנות  חיילים  שפגש  משום  מוצלח  כיום  היום 

צבא וקיבוצניקים, אלא שבכל זאת נשאר לו בפה 

כתב  בגליל",  ערבים  מדי  יותר  "נותרו  מר.  טעם 

ביומנו. ספר חדש של יאיר בויימל, "בצל התכלת", 

ושל  השב"כ  של  בארכיונים  עבודה  על  המבוסס 

האנשים החכמים
הערבי כמושא לאיסוף מידע — 22.4.2009

 2 0 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 73 ־־ 72 ־

 , י נ ו איליא אבו מאדי היה משורר ממוצא לבנ

ו בארצות–הברית. פרסם  י רוב חי שחי את 

 . ייסד כתב–עת ספרותי ו  ספרי שירה רבים 

על הלוח, אל מול פרחי ההוראה היהודים 

ן מורתם, שורות אחדות מתוך אחד  ולימי

, פילוסופיית החיים. את שורות  ו משירי

השיר חילץ מהלוח עמר אע'באריה. תרגם 

אותן נתנאל סילברמן

من يظن الحياة عبئا ثقيـــــــلا 		 هو عبء على الحياة ثـــقيل  

لا يرى في الوجود شيئا جميلا 		 والذي نفسه بغير جمـــــال  

عللوها فأحسنوا التعليلا  		 أحكم الناس في الحياة أناس  

لا تخف ان يزول حتى يزولا 		 وتمتع بالصبح ما دمت فيه   

מי שחושב שהחיים משא כבד 		 משא כבד על החיים הוא

לא יראה בקיום דבר יפה 		 ומי שבנפשו אין יופי

שידעו לנמקם ואת נימוקם היטיבו האנשים החכמים בחיים הם אלה	

אל תחשוש שיכלה עד שיכלה. ותיהנה מהבוקר כל עוד אתה בו	

 , נוך הערבי מלבד היותו הממונה על החי

תרגם עמנואל קופלביץ ספרים רבים 

מערבית לעברית. בחרנו להביא כאן פרגמנט 

ע  ד מ ל ת  ו מ ד ק א , מתוך ה בתרגומו

 , ן ה לעבד אלרחמאן אבן ח'לדו י ר ו ט ס י ה ה

305, הוצאת ביאליק עמוד 

הפועל  אל  מהכוח  יציאתה  בכוח.  רק  בו  מצויה  האדם  של  המשכלת  הנפש 

והתפיסות החדשות הבאות לה על–ידי הדברים  נובעת, ראשית, מן הידיעות 

המוחשיים; אחר כך מן הדעת הנרכשת באמצעות כח ההתבוננות, עד שלבסוף 

מהות  המשכלת  הנפש  נעשית  אז  טהור.  ושכל  בפועל  תפישה  נעשית  היא 

רוחנית, ומציאותה מגיעה לשלמות. המסקנה המוכרחת מזה היא שכל סוג של 

דעת והתבוננות מוסיף לנפש שכל. )אבן ח'לדון, אקדמות למדע ההיסטוריה, 

עמוד 305, תרגם עמנואל קופלביץ(



־ 75 ־־ 74 ־



־ 77 ־־ 76 ־

נולד בפאלוג'ה בשנת  ד"ר חסן סאלח 

כיבושו  זוכר את הכפר טרם  ו  1936

 , . היום הוא פליט בעמאן ובמהלכו

. במסגרת פרויקט ההיסטוריה  ירדן

 Palest ine שבעל–פה של אתר 

ן אותו רקאן  י Remembered ראי
י  נ ו בי  14 , ב– מחמוד בביתו שבעמאן

ן תרגם איוב אעמר ו 2008. את הריאי

קרובות  היו  יהודיות  התיישבויות  אילו  מחמוד:  רקאן 

לפאלוג'ה?

תודעה  בעלי  בהיותם  ידועים  היו  פלוג'ה  אנשי  סאלח:  חסן 

הציונית  להתיישבות  התנגדו  ולכן  ראשונה  ממדרגה  לאומית 

וגם למנדט הבריטי בפני עצמו. הם נמנעו מלמכור אפילו מטר 

או חתיכה מאדמתם ליהודים. לכן לא התאפשר ליהודים לבנות 

שום דבר חוץ מיישוב אחד ששמו גת, ממזרח לאל–פלוג'ה, קרוב 

לעירק אל–מנשיה, מרחק חמישה ק"מ מאל–פלוג'ה. ממערב היה 

את היישוב נגבה. היא היתה קרובה לבית עפא. 

אחרי כיבוש האדמה וגירוש חברינו בנו היהודים עוד יישוב, 

אל– עירק  לבין  פלוג'ה  בין  לעיר,  שהפך  לאל–פלוג'ה,  מזרחה 

מנשיה, שנקרא קרית גת. זו עיר תעשייה יהודית כעת, היא על 

אדמות פלוג'ה.

רקאן מחמוד: מה היה טיב היחסים בינכם בפלוג'ה לבין היהודים 

ביישובים האלה?

מיוחדים,  אירועים  היו  כשלא  שקטים,  בזמנים  סאלח:  חסן 

ולא  תוקפניים  יחסים  היו  לא  רגילים.  פושרים.  היו  היחסים 

לקנות  באים  היו  מגת  מהתושבים  חלק  ידידותיים.  יחסים  היו 

אצלנו מצרכים. אנחנו היינו מוכרים להם חלק מהתוצרת שלנו, 

בשר, ביצים, חלב, בזה תמו היחסים בינינו. בזמן השביתות היה 

תוקפנות, היו יחסים תוקפניים והרג.  

ובין  בינכם  חקלאי  פעולה  שיתוף  היה  האם  מחמוד:  רקאן 

היישובים היהודים, בשימוש בכלי עבודה? היו ביישובים האלה 

עובדים מפלוג'ה?

אני לא בטוחה אם זה היה בשנת   לינדה דיטמר: 

48' או 49', אבל באותו חורף דוד שלי לקח כמה 

מאיתנו לטיול דרומה, ואני ראיתי שמה בלי להבין 

מה אני רואה. אף אחד לא דיבר על זה, אבל ראינו 

בתים שבנויים בחמר שממש נמסים כבר שנים ועשב 

ירוק מתחיל לצמוח על הגג שלהם. הדוד שלי כבר 

איננו ואין את מי לשאול. אבל אני זוכרת שהיינו 

בדיוק בכיס פלוג'ה. ראינו את עירק סווידאן ואת 

התמונה  אותי  עניין  פשוט  אז  הזאת.  הסביבה  כל 

כשמשקיפים  דווקא  ולצערי  הגשמים  בגלל  הזאת 

ובייחוד  זה לא חד כמו בתמונות שם,  כאן  זה  את 

כשמגדילים אותם יותר אז קשה קצת לראות את מה 

שיש פה. אבל עניין אותי שמאחורי האנשים האלה 

בעצם יש קיר חמר, כאן למעלה, זה אחד הקירות 

שכנראה נמס בגשם וכאן למעלה יש יותר, זה נראה 

לי שזה מאבן ועוד בניינים רחוקים. ובאדמה, כמו 

כאן, יש חריצים, זאת אומרת משהו עבר כאן, אין 

לי מושג מה. וכאן יש דרך עפר ועליה יש אבנים 

יודעת מה האבנים האלה עושות  ואני לא  גדולות 

שמה אבל נראה לי שהן מפריעות לתנועה, מי שם 

אותן שם אני לא יודעת. אבל אני רואה את האבנים 

ומה  האנשים.  על  מסתכלת  אני  ואז  שמה.  האלה 

האלה  השלושה  של  הקבוצה  זה  לי  קשה  שמאוד 

עם האדם הקשיש באמצע, ואני עכשיו לא מדברת 

על הסיפור האישי שלו, כי הסיפור כאן כתוב וזה 

והוא  עליו  מסתכלת  אני  אבל  ונורא,  איום  סיפור 

מלובש יפה ויש בו, למרות שהוא כפוף, יש בו כזה 

מלובשים  גם  הם  שאחריו  האנשים  שני  גם  כבוד, 

מאוד יפה, בניגוד לאיש כאן בפינה שהוא מלובש 

יותר פשוט, אולי הוא איש יותר רגיל, אין לי מושג. 

זה  הזאת  בתמונה  רואה  שאני  הדברים  אחד  אבל 

של  אישי  כבוד  של  ועניין  מעמדות  של  עניין  גם 

בני אדם, וזה עולם שהתפרק לגמרי באותה תקופה 

כשהמדינה היהודית–הישראלית נוצרה. אז התמונה 

השני  הדבר  זה.  בגלל  אותי  מעניינת  מאוד  הזאת 

יודעת מה הצלם רצה או  ואני לא  שמעניין אותי, 

בעצם  זה  כאן  רואים  שאנחנו  מה  אבל  התכוון, 

מרחב ריק לגמרי והבתים מאוד קטנים ברקע שם 

הוא  הפלסטיני  היישוב  אומרת  זאת  מאחורנית, 

זה קבוצת אנשים  לא מורגש. מה שמורגשים כאן 

ואם לא בדיוק יודעים מה הם אז רואים פה קבוצת 

אנשים עומדת. זהו. קבוצת אנשים עומדת.

של  הצילומים  מחלקת  של  הראשון  מנהלה  אלדן,  דוד 

לשכת העיתונות הממשלתית, 1.5.1950. צלם לא ידוע

ואני ראיתי שמה בלי להבין מה אני רואה
יצירת גוף פוליטי יהודי וגירוש תושבי הארץ הערבים — 6.5.2009

מבוגרים  גברים  רק  המצרי.  הצבא  עזיבת  לאחר  יומיים  אל–פאלוג'ה.   |  99

נשארו בכפר ויכלו להיענות להוראה לצאת מן הבתים ולהתאסף למסדר זיהוי. 

פינוים  עם  לכן,  קודם  ימים  ארבעה  מכאן  נעקרו  כבר  והילדים  הנשים  מרבית 

מבתיהם,  שיצאו  הקשישים  בין  אל–מנשיה.  עירק  השכן  הכפר  ושל  הכפר  של 

קשיש  ישנו  יום,  אותו  שצולמה  באחרת  או  זו  בתמונה  מופיע  הוא  אם  בין 

לכוחות  יום  פני העיתונאי שהתלווה אותו  אחד שקיבל בברכת "מרחבא" את 

הישראליים שנכנסו לפאלוג'ה לאחר פינוי הצבא המצרי ומאות מן התושבים. 

ואף  ביתו,  בכפר השיב הקשיש שכאן  להישאר  לו  גרם  לשאלת העיתונאי מה 

לו  יאונה  שלא  משוכנע  והוא  יהודים  חברים  הרבה  לו  יש  נהרס  שהוא  על–פי 

על  התושבים.  כיתר  פונה  הוא  צבאי  שלטון  של  קצרה  תקופה  אחרי  רע.  כל 

חורבותיו של הכפר הוקמה קריית גת. צלם: דוד אלדן, לשכת העיתונות הממשלתית, 

28.2.1949

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 79 ־־ 78 ־

חסן סאלח: לא היה שום שיתוף פעולה בינינו ובינם. היה את 

שיתופיים.  עקרונות  לפי  שהולך  קיבוץ,  של  סוג  גת,  היישוב 

מקפידים  היו  הם  חיות.  של  משק  וגם  שיתופי  משק  להם  היה 

מהפלסטינים  ומובחנים  וחלוציים  ייחודיים  להיות  הזה  ביישוב 

כדי להוכיח שהם יותר ראויים לאדמה הזו כי הם אנשים יצרניים 

בידע,  לא  פעולה,  שיתוף  היה  לא  לכן  האחרים.  מהאלה  יותר 

על  היינו מסתמכים  אנחנו  באדמה.  בשותפות  ולא  בניסיון,  לא 

המוסדות  אפילו  האדמה.  בעבודת  שלנו  והידע  שלנו  הניסיון 

לחקלאי  סיוע  שום  מגישים  היו  לא  הבריטי  המנדט  של שלטון 

הפלסטיני בפלוג'ה ולא שום הדרכה. אנחנו הסתמכנו על הניסיון 

שלנו ועל המסורת החקלאית שירשנו.

סביב  תקיפות  או  ריבים  היו  השקטים,  בזמנים  מחמוד:  רקאן 

סוגיות אזרחיות עם היהודים?

חסן סאלח: לא. היחסים בינינו היו מוגבלים. לא היו לנו שום 

כוונות להתחכך איתם, כל עוד השקט נשמר.  

רקאן מחמוד: זה גם בעניין של נגבה?

חסן סאלח: נגבה היתה יותר רחוקה מאיתנו, קרובה יותר לעירק 

אל–סוידאן ולבית עפא, ולכן אני לא יודע מה היה טיב היחסים 

בין נגבה ובינם. אבל בדרך כלל היחסים היו דומים. 

רקאן מחמוד: אתה זוכר את הבנייה שלהם?

חסן סאלח: הם היו בוחרים ליישובים שלהם מקומות גבוהים על 

גבעות, תלים, על מנת להקנות ליישוב שלהם ביטחון והגנה. זה 

היה ככה בכל היישובים שהוקמו בפלסטין בזמן המנדט הבריטי. 

מסביב ליישוב היה חשוב שתהיה אדמה מתאימה לעיבוד חקלאי, 

בכדי שיוכיחו שהם יצרניים יותר מהפלסטינים ויכולים להתחרות 

בחירה  היתה  הזו  הבחירה  האזור.  תושבי  הפלסטינים  בערבים 

מחושבת ומתוכננת מראש. בקשר למבנים, הם היו דואגים שיהיו 

מגדלי מים והיו מחברים את היישובים שלהם בצינורות, לפעמים 

המגדלים היו ליד היישוב ולפעמים בתוכו. המבנים ברובם היו 

למבנים  הכוונה  לאדמה.  מתחת  מקלטים  להם  והיו  מלבניים 

מלבניים עם יסודות ממלט. הלבנים האלה היו מוכנות מראש. 

רקאן מחמוד: אתה זוכר את המוכתר של נגבה?

חסן סאלח: אני זוכר את המוכתר של גת. של נגבה אני לא זוכר. 

ומקיים  לפלוג'ה  בא  היה  הוא  מאיר.  לו  קראו  גת  של  המוכתר 

איתנו יחסי מסחר. זהו. הוא היה יכול לדוגמה לבוא ולמכור לנו 

היה  וכולי.  בשר  ביצים,  אצלנו  ולקנות  שלהם  מהחוות  סוסים 

שיתוף פעולה מוגבל וגם זה רק עם אוכלוסייה מסוימת.

עם  ידידות  ליחסי  זוכה  היה  הזה  המוכתר  מחמוד:  רקאן 

המכובדים של הכפר?

חסן סאלח: הוא היה נראה לאנשים רודף שלום, רגוע, לא היה 

כך, שהיו אנשים  כדי  עד  בפלוג'ה.  תוקפנית לאנשים  גישה  לו 

שהיו בקשר איתו אפילו אחרי 1948, אחרי שיצאנו. היו אנשים 

אותם  לבקר  מאיר  בא   1967 הכיבוש של  ואחרי  לחברון  שיצאו 

שם בחברון. יכול להיות שהוא אפילו היה קצין אז, במלחמה של 

.1967

רקאן מחמוד: תגיד, יש הבדלים בין יהודים ליהודים? 

נטו  המזרחיים  היהודים  הבדל.  ספק שיש  אין  כן.  חסן סאלח: 

לשיתוף פעולה עם התושבים מהכפרים הפלסטינים, כמו פלוג'ה 

לדוגמה, והיהודים המערביים היו דוחים שיתוף פעולה כזה והיו 

מתנשאים. הם היו מרגישים שהם נעלים על היהודים המזרחיים. 

אלו הספרדים, בני עדות המזרח, ואלו האשכנזים מעדות המערב. 

נטו אל הבידול, הם שמרו מרחק  היהודים המערביים  למעשה, 

ולא שיתפו איתנו פעולה. היה להם אופי יותר קולוניאלי ביחס 

ליהודים המזרחיים. הם יותר קולוניאליים ונצלנים, במובן הכלכלי 

ובצורת המגורים. המשכורות של היהודים המערביים היו גם יותר 

הגיעו  המערביים  איתם.  לעבוד  חייבים  היו  המזרחיים  גבוהות. 

אז  היו  השנייה,  העולם  מלחמת  ואחרי  המנדט  תקופת  במהלך 

גלים גדולים מגרמניה, פולניה, רומניה, באו והתיישבו. הרוב של 

היהודים המערביים הם עירוניים. המזרחיים לעומתם היו גרים 

ביישובים קטנים. לכן המערביים היו מסרבים לעבוד בחקלאות 

והמזרחיים היו עובדים בחקלאות. המערביים היו עובדים במסחר 

ובתעשייה ובהשקעות קפיטליסטיות. 

רקאן מחמוד: תגיד, אתה זוכר שם של מישהו אחר מהתושבים 

ביישובים האלה?

חסן סאלח: לא. לא זוכר אף אחד חוץ מהמאיר. 

רקאן מחמוד: תגיד, אתה חושב שהיחס של מאיר אליכם היה 

תכסיס? מלכודת? או שזה היה הטבע שלו? מה דעתך האישית?

שקטים  בזמנים  שהיהודים  היה,  הדברים  טבע  סאלח:  חסן 

נקטו בתכסיסים, בכדי שיהיו מרוצים מהם האחרים. הם הרגישו 

שהם באו מארץ רחוקה לארץ שהם לא הכירו, הם רצו ביטחון, 

לכן תמיד היו מקיפים את עצמם בפחד. הם היו תמיד מפחדים 

שלהם  הביקורים  גם  לכן  שמסביב.  ומהאנשים  מהפלסטינים 

בפלוג'ה היו תמיד קצרים, לא יותר משעה או שעתיים.



־ 81 ־־ 80 ־

אולי  הקודם,  המפגש  בסוף  אזולאי:  אריאלה 

שני מפגשים אחורה, דן יהב אמר שאין בתערוכה 

קשה  מספיק  לא  כאן  שיש  מה  קשים.  תצלומים 

הוא עבורי אחד התצלומים  הזה  לדבריו. התצלום 

הקשים, הדרמטיים, בתערוכה. חיילים הישראליים 

מצטלמים עם אנשי האו"ם בתצלום קבוצתי כאשר 

בעצם אנחנו בעיצומו של הגירוש, הגירוש מעירק 

אחרים  גירושים  של  בעיצומם  גם  כמו  אל–מנשיה 

ולקראת הגירושים שיבואו. התצלום הקבוצתי הזה 

זה בעצם התצלום שמכריע את מצבם של הפלסטינים 

כחסרי מדינה עוד לפני שקמה המדינה, ועוד לפני 

הרגע  שזה  משום  לפליטים,  נהפכים  עצמם  שהם 

שבו המוסדות השלטוניים של מדינת ישראל זוכים 

האומות  של  להכרה   — האומות  חבר  של  להכרה 

קבוצתי.  בתצלום  איתם  ומצטלמים   — המאוחדות 

ומשקיפים של האו"ם המגיעים  אלה הם שליחים 

מכל מיני מדינות שגם בעברן ה"דמוקרטי" הכינון 

של הגוף הפוליטי התבצע על בסיס של הדרה של 

נשלטים אחרים.

דובר מהקהל: אבל הם הצטלמו עם כולם.

 

אריאלה אזולאי: מה זאת אומרת?

 

עם  הירדנים,  עם  הצטלמו  הם  מהקהל:  דובר 

הלבנונים, עם המצרים־

 

זאת  הפלסטינים!  עם  לא  אבל  אזולאי:  אריאלה 

כנציג  בו  שמכירים  מי  עם  הוא  הצילום  אומרת, 

של מדינה או מדינה שבדרך. התצלום הזה מבטא 

על מאבק  מדברים  לא  כבר  ־  המפנה  נקודת  את 

בין יהודים לערבים, אלא על גירוש שמבצע אותו 

כוח ריבוני, כוח מדינתי שזוכה להכרה של האו"ם, 

ואפשר ללמוד מזה על סוג ואופי ההכרה שהאו"ם 

שוחרת  כמדינה  לישראל  מאז  ומעניק  העניק 

שלום.

התצלום שמכריע
יצירת גוף פוליטי יהודי וגירוש תושבי הארץ הערבים — 6.5.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

ממקומות  פליטים  אלפי  מאות  של  כמו  אל–מנשיה,  עירק  פליטי  של  הגירוש  אל–מנשיה.  עירק   |  127

אחרים, הוא כבר מעשה של מדינה. בזמן הגירוש הזה ישראל טרם זכתה להכרה רשמית של האו"ם, אך 

כמו שניתן לראות בתצלום, ישראל היא כבר חלק מחבר האומות המאוחדות. כל אחד מהמשקיפים מגיע 

ממדינת לאום שפשעי גירוש וטיהור הם חלק מעברה ומכינונה. הם נעמדים לדיוקן קבוצתי עם הקצינים 

הישראלים, שברגעים אלה ממש משלימים את הטיהור האתני של הטריטוריה שבה התכוננה מדינת לאום 

פרוטוקול  באו"ם.  כחברה  להתקבל  ישראל  של  במועמדותה  האו"ם  ידון  מחודשיים  פחות  בתוך  יהודית. 

כפי  אולם  לערבים.  שיועדו  ארץ  חבלי  על  ישראל  של  ובהשתלטות  בגירוש  דן   1949 במאי  מ–5  הישיבה 

שעולה מעיון באותו פרוטוקול, הדאגה העיקרית היא לייצב את הסדר באזור. ההכרה של האו"ם בישראל 

ייצוב הסדר באזור. שישה  — ומכאן ההכרה במעשיה כבמעשי מדינה — מוצגת שם כצעד ראשון לקראת 

ימים לאחר מכן, ב–11 במאי, חרף גירושם של כ–700 אלף איש מבתיהם וסירובה של ישראל להכיר בזכותם 

לצורכיהם של  דאגו  נציגי האו"ם  "שוחרת שלום".  על–ידי האו"ם כמדינה  ישראל  הוכרה  לחזור,  המיידית 

אין  עוד  כל  רק  אפשרית  זו  דאגה  אולם  פאלוג'ה".  "כיס  שכונה  מה  בתוך  לכודים  כשהיו  עוד  המגורשים 

היא פוגעת בברית זו בין מדינות לאום, המותירה את מגורשי מדינות הלאום ללא הגנה. וכך, גם עם חלוף 

למעלה משישים שנה אין מי שיכפה על מדינת ישראל להשיב את הפליטים לביתם. צלם: בנו רותנברג, גנזך 

המדינה, תאריך לא צוין



־ 83 ־־ 82 ־



־ 85 ־־ 84 ־

141 | גירוש תושבות אל–טנטורה. מי שתתבונן בתצלום הזה זמן ממושך )שלא בהשפעת מלאכת ההסברה 

שהשקיעה מאמצים רבים בהצגת הגירוש כטרנספר מרצון( לא תוכל במשך זמן רב להשתחרר ממגע עיניהם 

של המצולמים בתודעתה. עיניים טרוטות, מרוטות, בוכיות, כואבות, כועסות, מפוחדות, זועמות, זועקות, 

עייפות, מותשות, בוהות, קהות, לא מאמינות, בזות, מפקפקות, מבועתות ממה שראו במו עיניהן. לימים, 

כשתראה גירוש, לא תטעה ותחשוב שזהו טרנספר מרצון. צלם: בנו רותנברג, גנזך המדינה, 18.6.1948

מי  כמובן  זה  כאן  רואים  שאנחנו  מה  כ"ץ:  תדי 

זה  כאן  שיושבים  אלה  מפעם.  אוטובוס  זה  שזוכר 

כיוון שהגברים במקום  ילדים,  או  נשים  או  כמובן 

על  אגב,  בערמות של אלה שנהרגו,  או  הם  אחר. 

אלה שנהרגו שומר יהודי מזכרון יעקב, שגם אותו 

ראיינתי פעמיים, אמר לי שלקחו אותו בתור מדריך 

הכפר,  את  מצפון  שכבשה  א'  פלוגה  את  להוביל 

טנטורה.  המתים של  בקבורת  טיפל  כן  אחרי  הוא 

"כמה קברת?" אז לי בזמנו הוא אמר, "ספרתי מאה 

והפסקתי".  שלושים,  מאתיים  מאתיים,  שמונים, 

אבל בסרט שחתיכה ממנו יש לי וכמובן לא הוכנס 

לכבוד  עשתה  בזמנו  הכרמל  חוף  שמועצת  לסרט 

חמישים שנה למדינה, בסרט הזה, בטיוטה הזאת, 

הוא אומר מאתיים שבעים, מאתיים שמונים. כמובן 

מסתכל  אני  כשפה  ועכשיו  גברים.  על  שמדובר 

ופחות של  יותר של האמהות  על המבטים, כמובן 

הילדים, לי די ברור שחלק מהם ראו. הם ראו. אני 

בנושא  רק  ראיינתי  אני  קיבלתי את העדויות.  גם 

פלסטינים  וחמישה  שלושים  בערך  טנטורה  של 

וכמעט מספר כזה של חיילים יהודים. לא פלסטיני 

את  שהעיפו  שלפני  לי  אמרו  שניים  ולא  אחד 

הנשים הן ראו את הערמות של הגברים שהתחילו 

כי  כולם,  את  לא  היום.  באותו  עוד  אותם  לאסוף 

אחרי כן לקח עוד שבועיים, אולי אפילו עשרים יום 

כדי לאסוף את כל הגופות. אבל ברור לי מהמבטים 

יודעות בראש שלהן  והן בהחלט  נכון,  האלה שזה 

יודעות  כולן  ולא  חלקן,  לפחות  לבד,  עכשיו  שהן 

אם הגברים שלהן היו בערמות שהן ראו או שהם 

עדיין מפוזרים.

מטנטורה  הגיעו  והזקנים  והילדים  הנשים 

לפרדיס, ומשם גם הוציאו אותם אחרי איזה שלושה 

רמז  מסוים  בשלב  פרדיס  של  המוכתר  שבועות. 

שר  שהיה  לבכור שטרית,  אמר  גם  הוא  כן  ואחרי 

המיעוטים באותה תקופה, שהכפר לא יכול להכיל 

הזה  בכפר  כי  עכשיו.  בו  שחיים  האנשים  כל  את 

ובתקופה  נפש,  מאות  כשבע  חיו  המלחמה  לפני 

הזאת עם הפליטים היו שם למעלה מאלפיים. היו 

פליטים מכמה כפרים בפרדיס אבל בעיקר נשים, 

ילדים וזקנים של טנטורה, 1,250-1,200. 

בעצם  כבר  שהם  רואים  אנחנו  הזו,  בתמונה  כאן, 

ומתחילים  ליד,  נפרקו מהאוטובוסים, בצומת בית 

בעצם  זה  לפחות,  ממנה,  שחלק  דרך  על  ללכת 

לטולכרם.  ליד  מבית  היום  שמובילה  הזאת  הדרך 

כמה  ידוע  היה  הגירוש  שיום  לדעת  צריך  עכשיו 

שביום  ידוע  היה  הגירוש.  לפני  מראש,  ימים 

ולהעמיס  אוטובוסים  עם  להגיע  הולכים  מסוים 

טולכרם.  לכיוון  והזקנים  הילדים  הנשים,  כל  את 

כשהדבר הזה נודע, לא מעטים, לפי עדויות שאני 

קיבלתי ואני גם פגשתי את האנשים שעשו את זה, 

בכפר  נשארו  לא  פשוט  להרים.  ברחו  מעטים  לא 

למשך כמה ימים. עפו לאגז'ים, לג'בע, לעין ע'זאל, 

כפרים שרק חודשיים אחרי זה נכבשו. התחבאו שם, 

וחיכו עד שנודע להם בכל מני דרכים שהעניין הזה 

הנשים  חזרו.  ואז  נגמר,  הנשים  של  ההעברה  של 

והילדים שמתפנים, חלק מהם נשארו בטולכרם חלק 

וחלק  לפרדיס  שונות  בדרכים  כך  אחר  חזרו  מהם 

ילדיהם.  אז  הם  לא  ואם  היום,  עד  חיים שם  מהם 

כשפה אני מסתכל על המבטים
יצירת גוף פוליטי יהודי וגירוש תושבי הארץ הערבים — 6.5.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

142 | גירוש תושבות אל–טנטורה. צועדות כששקים על ראשיהן וילדים אחוזים 

בין לבין,  ידיהן או בזרועותיהן, מתהלכות בשביל לא מזוהה, בנוף מוכר,  בכפות 

מנותקות מן המראה של הבית שנעקרו ממנו, עדיין לא משויכות למראה המסויט 

לעבר  איטית  בתנועה  ומיטלטליהן  הן  רק  מועדות,  פניהן  שאליו  המחנה  של 

האופק, הן מגלמות בגופן את הפיגורה של הפליט. הפליט שנוצר מעצמו, הפליט 

כשם תואר ולא כתוצר של מנגנון. צלם: בנו רותנברג, גנזך המדינה, 18.6.1948



־ 87 ־־ 86 ־

רואים  אנחנו  כאן  שבעצם  היא  החשובה  הנקודה 

תזוזה של חלקים של המשפחות, כשחלק מהם יודע 

שהאבא של המשפחה כבר איננו. יש כאלה שאמרו 

לי, ראיתי את האבא שלי על הערמה על העגלה. 

הם לקחו עגלות גדולות, ששימשו בזמנו לכל מני 

הובלות של שקי חיטה גדולים, ואנשים סחבו את 

גופות.  אספו  הכפר  של  ובחוצות  האלה   העגלות 

עכשיו, זאת התמונה היחידה של טנטורה שמצאתי 

תמונות  כמה  עוד  הבאתי  צה"ל.  בארכיון  אותה 

אחרות אבל אי–אפשר להראות אותן כאן, תמונות 

שצולמו על–ידי לוחם ביום הקרב עצמו. זו תמונה 

ככל  צולמה  שהיא  כתוב  כאן  צה"ל.  מארכיון 

הנראה כמה ימים לפני כן, לפי מיטב ידיעתי היא 

צולמה באותו היום כשכבר הופרדו הנשים והילדים 

במשך  בכפר  מרוכזים  היו  והם  מהגברים  והזקנים 

כמה שעות. אני אומר שזה לא כמה ימים אחרי כי 

באותו היום כולם עפו מהכפר. אף אחד מהכפר לא 

נשאר. יותר מזה, כשהם היו כבר בפרדיס, היו להם 

סיפורים,  המון  שמעתי  שעליהם  סוכנים  מני  כל 

יהודים, שהם שלחו והם נכנסו לכפר להביא להם 

כל מיני דברים. הם מצאו גם בדרך כל מיני דברים 

נשארו,  לא  בכפר  אבל  החביאו.  שהם  מעניינים 

ודאי שלא כאלה כמויות של אנשים. פה ושם מישהו 

הצליח להתגנב. אני למשל שמעתי מאחד האנשים 

שמפקד חשד שהחביאו כל מני דברים בכפר אז הוא 

לקח את אחד השבויים באיזשהו תירוץ והוא הלך 

איתו לכפר כדי לחפש מטמונים. וכמובן שהוא כבר 

לא מצא כי היה מי שהקדים אותו. אני חייב להגיד 

עוד דבר אחד לגבי ההפרדה. אני לפני ארבע שנים 

פגשתי  הברית.  בארצות  גדול  מסע  באיזה  הייתי 

שם את אחד מהאחים למשפחת יחיא, אחת משתי 

המשפחות הגדולות של טנטורה. הבת שלו יום אחד 

על  עבודה  עשית  עליך,  שמעתי  מייל,  לי  שלחה 

טנטורה, אני לא יודעת למה אבא לא סיפר לי על זה 

כלום. הגעתי לקליפורניה, רוצה לפגוש את האיש. 

פגשתי אותו. בערב, כשנפגשנו, גם הבת, וגם עוד 

איזה חמש–עשרה אנשים ישבנו מסביב לשולחן. אני 

אומר לו, נו מרואן, אולי תספר לנו משהו על מה 

שאתה זוכר ממה שקרה באותה תקופה. סיפר המון 

דברים. אחד הדברים, הוא אומר, אחי הגדול, פואד, 

תרוץ  אתה,  תלך  לי,  אמר  בעמאן,  היום  עד  שחי 

לילדים, כי כמו שאמרתי, הפרידו. הוא היה אז ילד 

בן חמש–עשרה, משהו כזה. אז הוא התחיל לרוץ אל 

הילדים. אגב, באותו רגע שהוא התחיל לדבר, אני 

כמובן הקלטתי אותו, ואני בועט בבת שלו, על–ידי 

מדבר?  שהוא  רואה  את  לה,  אומר  ואני  שישבה, 

פותח  בחיים שהוא  לי, פעם ראשונה  היא אומרת 

"שמעתי  לי,  אומר  הוא  הסיפורים  בין  הפה.  את 

מה שאח שלי הציע ורצתי לכיוון הילדים והנשים. 

ואז החיילים עצרו אותי ואמרו לי, בוא הנה. לא, 

אמרתי, אני שייך אליהם". לא וכן ולא, בסוף תפסו 

אותו והביאו אותו לאמצע, והוא אמר, אבל אני עם 

הילדים. אז אמרו, אנחנו עוד מעט נראה אם אתה 

עם הילדים. וכל הכפר עומד על החוף, פה עומדים 

והם  והטף,  והזקנים  הנשים  עומדות  פה  הגברים, 

בודקים?  איך  פשוט,  נורא  בודקים?  איך  בודקים. 

בן  אדם  בן  ובודקים.  המכנסיים  את  לו  מורידים 

שבעים ומשהו מספר את הסיפור. ישבנו שם בערך 

חמש–עשרה איש ליד השולחן, פשוט כולנו בכינו. 

עם  דיבר  לא  קרה שהוא  איך  להבין  ואז התחלתי 

הבת שלו. היום היא בת 48-47, משהו כזה.

וילדים, ברקע כמה חיילים השומרים על הסדר.  נשים  | אל–טנטורה. בחזית התצלום מספר רב של   132

"לאחר"  שהמונח  מלמד  בתצלום  מבט  המקום".  כיבוש  "לאחר   - זמן  מציין  התצלום  של  הרשמי  הכיתוב 

נכבש  שהוא  ו"לאחר"  ערבי  והיה  נכבש  שהמקום  "לפני"   - כללית  זמן  חלוקת  אלא  מיידיות  מציין  אינו 

והוא בדרך לאבד אופי זה. המיון של האוכלוסייה, שאת תוצאותיו אנחנו רואים בתצלום, היה על–פי רוב 

הטיפול  עיקר  וכעת  שבויים,  למחנות  הועברו  הם   - אינם  כבר  הגברים  הזו.  בטרנספורמציה  מכריע  רגע 

הנראה  ככל  צולמה  והתמונה  במאי  ב–23-22  נכבש  הכפר  והזקנים.  הילדים  הנשים,  באוכלוסיית  ממוקד 

כמה ימים לאחר מכן. המצולמים לא נשארו במקום זמן רב וזוהי ראשיתה של דרך הייסורים שלהם, שלא 

כולם הצליחו לשרוד אותה. צלם לא צוין, ארכיון צה"ל ומערכת הביטחון, מאי 1948 



־ 89 ־־ 88 ־

לינדה דיטמר: זה על עולים יהודים שמפנים ערמות 

של הריסות. ושני דברים שאני רוצה לומר עליהם. 

ראשית כל, אני פשוט מסוקרנת על העולים האלה 

משום שחלק מהם כבר מלובשים בבגדים יותר של 

פועלים של התקופה וכאן איש עם קסקט ומכנסיים 

מי  הגיעו,  איך  השאלות,  כל  יש  רשמיים.  יותר 

מרגישים  הם  איך  הגיעו,  הם  מתי  אותם,  הביא 

שלא  שאלות  הרבה  זה  עושים.  שהם  העבודה  על 

לגמרי ברורות לי. אבל הסיבה שאני רציתי במיוחד 

להראות את זה זה הבניין ההוא ברקע שהוא מתפרק 

כמו שאנחנו רואים אותו. אבל זה בגלל אנקדוטה 

שקרתה לי לפני שנה. אני הלכתי לכאן, לעקרון, 

עם חבר שגדל שם והוא בן גילי, זאת אומרת, הוא 

על  איתי  ודיבר  המלחמה  מלפני  עאקיר  את  זכר 

הקשר המאוד חברותי בין היהודים והערבים שגרו 

והוא אמר  ואיך הם נעלמו.  בשטח באותה תקופה 

בואו נלך להסתכל אני זוכר שהיה שם איזה בית. 

ודבורה ואני הלכתי איתו להסתכל והכל בנוי חדש 

לא יכולנו למצוא כלום. אחר כך ראינו נערים על 

אופניים בערך בני 13, כאלה תמיד יודעים כל חור 

נשאר  בית  איזה  כאן  יש  אותם  ושאלנו  פינה  וכל 

מהתקופה הערבית? והם אמרו לא יודעים. והחבר 

הזה הלך לפי החוש ואיכשהו נתקלנו בבית ההוא. 

וזה היה מאוד מאוד דומה לזה גם כן, אבל בפנים 

ואיזה  מהחמר  התנור  היה  עדיין  ובחדר  חדר  היה 

כלי עבודה אחדים שנשארו וחלק מהבית גם נבנה 

בו. אבל החלק הישן  וגרים  יהודים  מחדש על–ידי 

כמחסן  אפילו  בו  לא משתמשים  כבר  כנראה  הזה 

החדשים  הבניינים  כל  בין  שם  עומד  עדיין  וזה 

ניגש אל הקיר, והתקרב אליו, ואמר  והוא  האלה. 

לי, אני זוכר את הריח הזה. ומה שאני רוצה להגיד 

את  אין  כבר  צעירים  יותר  לאנשים  בעיקר,  זה, 

של  ריחות,  של  האלה,  הקונקרטיים  הזיכרונות 

נגיעה, של איך זה הרגיש אז. זה נעלם לנו. אבל 

צריך לדעת שזה חלק מההיסטוריה הזאת ובשביל 

זה הראיתי את התמונה. זה הכל, תודה.

והם אמרו לא יודעים
יצירת גוף פוליטי יהודי וגירוש תושבי הארץ הערבים — 6.5.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

76 | עאקיר. סדרת מחאות שנשמעו מפי הבריטים ופעילי מפ"ם נגד ריקון הכפר לא סייעו ל–3,000 יושביו 

מול אלה שהצליחו לכפות את מדיניות הטרנספר. לא הועילו גם מחאות מאוחרות יותר נגד אכלוס הכפר 

יהודית. במסגרת הפרוצדורות  והכפר הוכשר להתיישבות  ב"עולים", שהשמיעו אנשי משרד המיעוטים, 

שנדרשו להכנת המקום למגורים נדרשו המתיישבים החדשים לפנות ערמות של הריסות. אלה נראו כחלק 

מהמצאי של מקום היישוב החדש ולא נשאו עוד את חותם המעשה שיצר אותן מבתים של אנשים. לשונו 

של הכיתוב הרשמי נקייה: "עולים חדשים מנקים שברי אבנים בכפר הנטוש עקיר". כפר נטוש, שאדמתו 

אדמת אבנים כתושות, נעשה לעוד קטגוריה ברפרטואר המונחים לתיאור סביבות מגורים. באותן שנים 

עוד שימר לפעמים השימוש במושג עקבות של הטרנספורמציה האלימה שנדרשה כדי להפוך מקום יישוב 

מאוכלס ל"נטוש" — "ברצונו ]של הממשל הצבאי[ להפוך אותו למקום נטוש". אולם בתוך זמן קצר נעשה 

ה"נטוש" לשם תואר המתאר מצב פיזי של מבנים. צלם: זולטן קלוגר, לשכת העיתונות הממשלתית, 1.10.1949



־ 91 ־־ 90 ־

את  אימצה  המודרנית  המדינה  רעם.  בִּ כפר   |  212

בשל  ה–19  במאה  שהומצא  מרגע  האווירי  המבט 

רעם  בִּ כפר  של  זה  תצלום  שלו.  הצבאי  הפוטנציאל 

אולם  ישראל.  מדינת  שהוקמה  אחרי  כחודש  צולם 

לא היה זה התצלום האווירי הראשון שיהודים הפיקו 

פלסטין  בשטחי  פעל  מ–1947  ערבים.  של  מכפריהם 

להפקה  חלקו  את  שתרם  יהודי  אוויר"  "שירות 

יכול  הוא  הערבים.  על  מודיעיני  מידע  של  שיטתית 

תבע  לא  הבריטי  שהמנדט  היות  זאת  לעשות  היה 

חייהם  הציפור  ממעוף  השמים.  על  מונופול  אז 

תבואתם  את  לקצור  סיימו  עתה  שזה  אנשים,  של 

למבט  נגלה  ותחתם  נראים,  אינם  בגורן,  ולהניחה 

גישה,  דרכי  כמו  צבאיים  במונחים  מחייתם  מרחב 

עמדות, פתחי מילוט, עמדות ירי ועוד. ב–1953, חמש 

שנים לאחר הקמת המדינה ושנתיים לאחר העתירה 

מעל  נמחקו  להחזרתם,  שקראה  לבג"צ  הראשונה 

העתיק.  הכנסת  בית  למעט  הכפר  בתי  האדמה  פני 

המדינה,  אזרחי  הכפר,  מגורשי  מתגוררים  היום  עד 

ישראל  במדינת  האזרחות  היתה  לולא  בסמוך. 

ופיצוי.  לתיקון  מזמן  זוכים  היו  הם   דיפרנציאלית, 

צלם לא צוין, התצלום נמסר לנאהדה זהרה, דור שני לעקורי כפר 

)הסריקה באדיבות  רגב, חבר קיבוץ ברעם  רעם, על–ידי שחר  בִּ

רעם( 25.6.1948     שחר רגב ומרון פרח, גם הוא מעקורי כפר בִּ



־ 93 ־־ 92 ־

רעם: אני בנימה אופטימית היום.  חנא פרח כפר בִּ

מאז שנכנסתי לתערוכה ראיתי את התמונה הזאת 

פה  שיש  יודע  שמחה.  לי  היתה  שמחה.  לי  היתה 

אסון, אבל היתה לי שמחה. ראיתי את הבית, ראיתי 

את הכפר, ראיתי את הגורן המלאה. זה החזיר לי 

את החיים בזיכרון שסיפרו לי עליו, שאני חי איתו 

כל הזמן. יש לי תצ"א משנת 49, משרד החקלאות 

בתצלום  שם,  אוויר.  הצילומי  על  אחראי  היה  אז 

ההוא, במבואות הכפר, בפינה השמאלית, יש הרבה 

סימנים של צמיגים, של גלגלי מכוניות, יכול להיות 

שזה אז הצבא, יש בה את האלימות, רואים בה את 

בתוך  האדם  חוסר  נגיד,  החוסר,  ואת  האלימות 

, אני דווקא כן מרגיש את  ת ו ר כ ו המקום. כאן, בז

האדם. דווקא שמחתי לראות את התמונה הזו. אני 

אשמח לקבל עותק ממנה. 

אם לוקחים את השקף של התצ"א ומתסכלים, 

העצים  סוגי  אפילו  פרטים,  הרבה  לראות  אפשר 

דלתות,  חלונות,  לראות  אפשר  לראות.  אפשר 

מרפסות, בתים. וזה כאן הבית של המשפחה שלי. 

הוא אחד היחידים שנשאר עומד על תלו עד היום.

רעם היה ביום העצמאות  הפעם ראשונה שהייתי בבִּ

בו.  לבקר  ללכת  אפשר  והיה  נפתח  הכפר  ב–66'. 

הדוד שלי קנה אוטו חדש ולקחו אותנו שם לבקר. 

שמחה.  דמעות.  לא  בכפר,  לבקר  שמחה  היה  זה 

עוד סיפור של שמחה, ב–2005 עשיתי אירוע בחדר 

בקומה  שנשאר  רעם  בבִּ שם  למשפחה  שנשאר 

השנייה. הגיעו חמש דודות שנולדו בכפר, אחת מהן 

ראשונה, שרו  פעם  הזה  לחדר  ועלו   ,86 בת  היום 

וצחקו. זה מה שהצליחו לעשות. זה דווקא לטובה. 

דוברת מהקהל: בואו נראה את תצלום 154.

רעם: אני פוגש אנשים מקיבוץ  בִּ חנא פרח כפר 

בתוך  לחיות  הצליחו  איך  אותם,  ושואל  ברעם, 

ככה  היו,  חושות  שזה  אומרים  היו  הם  הבתים? 

אני דווקא כן מרגיש 
את האדם

ארכיטקטורה של נישול — 20.5.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

לוואדיות.  ברחו  ומרביתם  מבתיהם  גורשו  הכפר  יושבי  רעם.  בִּ כפר   |  154

העליון  המשפט  מבית  דומה  הבטחה  שמעו  הם  יחזרו.  שהם  להם  הובטח 

הגרעין  שחברי  בזמן  קוימה.  לא  החלטתו–הבטחתו  שגם  עניינם,  נדון  שבו 

בגדיהם  את  ותלו  בחפציהם  השתמשו  בבתיהם,  התגוררו  הצעיר  השומר  של 

תחת  ישנו  המגורשים  רעם  בִּ כפר  תושבי  שלהם,  הכביסה  חבלי  על  הצחורים 

 כיפת השמים ללא הגנה מפני הקור. שבעה תינוקות מתו באותם לילות קרים.

רעם, על–ידי שחר רגב, חבר  צלם לא צוין, התצלום נמסר לנאהדה זהרה, דור שני לעקורי כפר בִּ

רעם(, 1.11.1948 קיבוץ ברעם )הסריקה באדיבות שחר רגב ומרון פרח, גם הוא מעקורי כפר בִּ



־ 95 ־־ 94 ־

דוברת מהקהל: אתה יכול למקם אותנו קצת?

ביום העצמאות היה אפשר, בלי אישורי  דוברת:	

יציאה?

דוברת: איפה הבית של המשפחה פה?

רעם: צד מזרח, בהתחלת הכפר,  חנא פרח כפר בִּ

ההתרחבות החדשה בכיוון הכביש, שזה מכיוון־

דובר: מאיזה כיוון אנחנו צופים פה?

רעם: אני חושב שיש היום עוד  בִּ חנא פרח כפר 

שני צדדים של מרפסת על הקיר של קומה שנייה, 

שזה באגף המזרחי צד צפוני, לכיוון מזרחי. אומרים 

שהיה מפואר מאוד. "חושה". זה הבית.

קוראים לזה. זה היה תירוץ.

דוברת מהקהל: וגם את 157.

באתר  שחפרו  הראשונים  רעם:  בִּ כפר  פרח  חנא 

הזה היו הגרמנים, בתחילת המאה העשרים. 

דוברת מהקהל: גם 211.

דוברת אחרת: רק הערה, מה שחנא אמרת, שהפעם 

הראשונה שביקרת שם זה היה ביום העצמאות. גם 

בתקופת הממשל הצבאי, היום היחידי שאפשר היה 

לנוע בו זה היה יום העצמאות, וביום הזה העקורים 

הלכו לכפרים. 

דובר מהקהל: זה נהיה מסורת. 

כנסת  מבתי  יותר  טוב  נשמר  הזה  העתיק  הכנסת  בית  רעם.  בִּ כפר   |  157

רעם יש תרומה נכבדה וישירה  אחרים מן התקופה התלמודית. לתושבי כפר בִּ

רכוש   — ישראל  "מדינת  השלט:  למבנה  הוצמד  הכפר,  כשנכבש  לשימורו. 

מחלקת העתיקות, אסור להוציא אבנים או עתיקות אחרות". יתר בתי הכפר 

עתיקות.  מחלקת  אותה  באישור  מדינה,  אותה  בידי  האדמה  פני  מעל  נמחקו 

כעת מצוי בית הכנסת בפארק הלאומי ברעם כשריד יחיד שנשתמר מהתקופה 

התלמודית ללא זכר לתרבויות מאוחרות יותר. צלם לא צוין, התצלום נמסר לנאהדה 

רעם, על–ידי שחר רגב, חבר קיבוץ ברעם )הסריקה באדיבות שחר  זהרה, דור שני לעקורי כפר בִּ

רעם(, 1948 רגב ומרון פרח, גם הוא מעקורי כפר בִּ

להתנגד  היה  צריך  האסון  את  לראות  כדי  הזה,  בשלב  כבר  רעם.  בִּ כפר   |  211

למשטר, לשדה הראייה שהוא יצר. צלם לא צוין, התצלום נמסר לנאהדה זהרה, דור שני 

ומרון  רגב  שחר  באדיבות  )הסריקה  ברעם  קיבוץ  חבר  רגב,  שחר  על–ידי  רעם,  בִּ כפר  לעקורי 

רעם(, 1948 פרח, גם הוא מעקורי כפר בִּ



־ 97 ־־ 96 ־

לבוש השחור כפי שעושות בנות העיר. איך נשים 

שחיות בעיר, המסמנת את המודרנה, נשים נדרשות 

למשטר את הגוף בצורה קשוחה יותר מאשר בנות 

הקרבה  שבעיר  מכיוון  לדעתי  הפלאחיות?  הכפר 

והאיום  זרים  ולאנשים  והחשיפה לעולם לא מוכר 

במגע עם האחר הזר הרבה יותר נוכח מאשר בכפר, 

גופן של  כיסו את  ומשפחתה  לכן האישה  וכנראה 

הנשים ביותר שמרנות. 

39 | יאפא/יפו. עד 1948 היתה יאפא עיר ערבית תוססת. גירושם של כשבעים 

אינם  יהודים  מהגרים  אלף  בכ–45  העיר  של  ואכלוסה  ערבים  תושבים  אלף 

דו–קיום מתון אך הגון.  מאפשרים לראות בהמתנה המשותפת הזו לאוטובוס 

העיר היתה פתוחה לתנועתם של המהגרים היהודים, בעוד ש–5,000 הערבים 

שחיו בה לאחר הכיבוש )חלקם יפואים וחלקם פליטים מכפרי הסביבה שניתן 

המתחם  בתוך  רוכזו  בתמונה(  הנשים  כמו  המטפחת,  או  הלבוש  לפי  לזהותם 

הסגור של עג'מי שהיה נתון בממשל צבאי. כל יציאה מהמתחם הזה הצריכה 

רישיון מיוחד. צלם: זולטן קלוגר, לשכת העיתונות הממשלתית, 1.3.1949

מרחב התנועה
הערבי כמושא לאיסוף מידע — 22.4.2009

פאטמה קאסם: הנשים העומדות בתחנת אוטובוס 

הבגדים  שחור.  לבוש  לבושות  יפו  בעיר  ברחוב 

עוטפים את כל גופן ומכסים גם את הפנים שלהן. 

מאוד צמוד לגוף עומדים שני ילדים קטנים. עמוד 

בתחנה  העומדים  את  מפריד  האוטובוס  תחנת 

לשתי קטגוריות. נשים וילדים מחד וגברים בלבוש 

"מודרני", כלומר מכנסיים וחולצה בסטייל המערבי, 

מאידך. מעל ראשי כולם מתנוסס בכתוביות עבריות 

שלט המסמן היות המקום תחנת אוטובוס. 

הנשים העירוניות בפלסטין עד 1948 ממשטרות את 

הגוף הנשי בעטיפתו בלבוש שחור. אותו לבוש שחור 

שלהן.  התנועה  מרחב  את  להרחיב  להן  מאפשר 

ללא הלבוש השחור רוב אותן נשים לא יכלו לעזוב 

את מרחב הבית הפרטי שלהן. כלומר משטור הגוף 

הנשי בלבוש היה אז תנאי להרחבת מרחב התנועה 

לבין  עירוניות  היותן  בין  ניגוד  ישנו  בעיר.  שלהן 

הלבוש הממשטר. מחד העיר מסמלת את המודרני, 

היותר פתוח, ומאידך הן מכוסות מכף רגל עד ראש 

מסמלת  הגוף  של  הזו  ההסתרה  גוף.  שאין  כאילו 

מעצם  אשר  בעיר  האחר  עם  מהמפגש  הפחד  את 

היותה עיר כוללת בתוכה אנשים שונים ולפעמים 

לא מוכרים. קרוב מאוד לזירת הנשים ישנם ילדים 

כששני  עליהן,  מפקחים  על–ידן,  הגברים  קטנים. 

הצדדים מפוקחים על–ידי הסימן של אגד בעברית 

המסמן את מדינה היהודים. 

את  שמכסה  שחור  לבושות  עירוניות  נשים 

נשים  מהן,  להבדיל  הפנים.  עד  רגל  מכף  הגוף 

כפריות גם הן לבשו לבוש צנוע שכיסה את גופן, 

אבל באותו זמן שחרר את הגוף בתוך הבגד בכדי 

לאפשר לו לנוע בקלילות. אני זוכרת את אמי אשר 

נולדה בכפר סבלאן בשנת 1936, את סיפוריה על 

הנשים האפנדיות שהגיעו בעונת הקציר לע'באטה 

מהעיר צפת כדי לעזור לפלאחים באיסוף תבואת 

היו  ופניהן  היו לבושות מלאייה שחורה  הן  הקיץ. 

מכוסות. אמא עוד סיפרה שכפריות שמעמדן בכפר 

להיות  רוצה  "אני  להגיד  נהגו  גבוהה  יחסית  היה 

מודרנית", אנא בדי אתמדן ־ أنا بدي أتمدن. להיות 

מודרנית משמעו באותו זמן לעטוף את הגוף באותו 

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 99 ־־ 98 ־



־ 101 ־־ 100 ־

להיום  לכאן,  מגיע  וזה  שבע.  בבאר  העתיקה" 

בערב.

בחרתי את התצלום של רינתיה, כיוון שלשם 

תמיד  בשבילי  ממרוקו.  הגיע  דניאל,  שלי,  אבא 

היה הבית מרינתיה, הבית שאליו הגיע אבא, הבית 

המושב  ליד  הגבול,  שעל  רינתיה  בכפר  הערבי. 

ושל  שלי  שהביוגרפיה  נחלים,  המושב  וליד  מזור 

אבי נקשרות גם בו. שם למדנו שנינו בישיבת בני 

אמונים"  "גוש  עלו  היתר,  בין  — שממנה,  עקיבא 

לסבסטיה ב-1975. בנחלים אבא שלי התמקם כיצרן 

של מזכרות, שמדפיס את קבר רחל ועוד כל מיני 

חורבות פלסטיניות למזכרות לתיירים. אחיו, יעקב 

שעזב  לפני  הוד  בעין  ופעל  צייר,  נהייה  אלחנני, 

את הארץ לניו-יורק בשנות השבעים. אני נהייתי 

ארכיטקט וחוקר של אדריכלות ישראלית. 

אבל לא בחרתי לדבר על התצלום של רנתיה, 

אלא בחרתי בסופו של דבר בצילום של עין כרם. רלי 

כותבת את הטקסט, שהוא טקסט מפרש, ואני חושב 

באופן מאוד אנושי על החרדות של הנכנסים, את 

ההעלמה והמחיקה של הרכוש שאליו הם עומדים 

להיכנס, את חוסר האפשרות בכלל של שיבה, אחרי 

שיכון העולים החדשים ברכוש הפלסטיני המטוהר. 

בחרתי בצילום הזה כיוון שאני רוצה להראות את 

אותו רגע בדיוק מזווית נוספת ולהציג קריאה שונה 

של אותה התמונה על–ידי שני פרויקטים שונים.

המטפחת,  עם  האישה  את  מציג  שכאן  התצלום 

עומדת מול הבית החצי הרוס בעין כארם. תמונה 

של אותו הרגע מזווית אחרת הופיעה ב"הפרויקט 

שנים  כמה  בו  מעורב  שהייתי  מחקר  הישראלי", 

טובות, שהפך להיות אחד המחקרים המקיפים על 

ההיסטוריה של הארכיטקטורה הישראלית בשנות 

אני  הזה,  מהמחקר  בשונה  והשישים.  החמישים 

מרחיב  ־  החדש  בספר  עושה  שרלי  שמה  חושב 

שנעשה  מה  של  היריעה  את  שיעור  ולאין  מאוד 

הישראלי  בעוד שבפרויקט  הישראלי".  ב"פרויקט 

הכיתוב של התמונה הוא "עולים ממתינים להיכנס 

לבתים נטושים בעין כארם, ירושלים, 1949". לצדה 

מוצגת בקטלוג תמונה לה הוצמד הכיתוב "הרחוב 

אישי,  דקות  שתי  אדבר  אני  אלחייני:  צבי 

וכמורה  אדריכלות  של  כהיסטוריון  דקות  ושמונה 

ביום  ישראלית.  ארכיטקטורה  של  להיסטוריה 

האדריכל  התערוכה של  הפתיחה של  היתה  שישי 

תערוכת  תל–אביב,  במוזאון  וינראוב  גיתאי  מוניו 

אדריכלות מקיפה ומונוגרפית, לא דבר שקורה כל 

יום במקום הזה. במקביל יצא על וינראוב גם הספר 

יצא  וכעת   1994 בשנת  באנגלית  במקור  שיצא 

בתרגום לעברית, בהוצאת בבל. התכנון של גיתאי 

כלל חלקים גדולים בעיקר בצפון הארץ, וגם בספר 

דרך  אבן  ספק  ללא  שתיהן  שהן  בתערוכה,  וגם 

הישראלית  הארכיטקטורה  של  בהיסטוריוגרפיה 

ההולכת ונכתבת, לא מוזכר בכלל העבר הקרוב של 

המרחבים שעליו בונה מוניו. 

ת  ו ר כ ו ז של  הסיור  עם  בשבת  ממשיך  זה 

וזה  העיר,  נבנתה  שעליהם  לכפרים  בתל–אביב, 

ממשיך ביום ראשון, כשהשתתפתי בוועדת ההיגוי 

אריאל  פארק  בחירייה.  שרון,  אריאל  פארק  של 

שרון מתוכנן לקום כפארק מטרופוליני על שטח בן 

בין השאר על שטחיהם  דונם כשהוא שוכן   8,000

ובראשם  של מספר כפרים שהיו במקום עד 1948 

הכפר חירייה ועדיין, שישים איש השתתפו בוועדה, 

ואף לא ערבי אחד. במקום בו פורשים אנשים את 

על  דבר  מוזכר  לא  המטרופוליני,  לפארק  חזונם 

העבר של המקום שהופך להיות פארק שידבר על 

מִחזור, על סביבה, על ערכים של חברה טובה יותר, 

לא מוזכר דבר על העבר של המקום, של חירייה, 

וגם של סלמה שראינו פה הערב בלא מעט צילומים. 

את  הוועדה  חברי  בפני  העליתי  ההיגוי  בוועדת 

עורר  שהנושא  ומצאתי  שאלות,  והצגתי  הדברים 

איזושהי אי–נוחות. 

זה ממשיך אתמול ביום שלישי בהרצאה שלי 

ולאחר  חורבות,  הצגתי  שבמהלכה  הספר  בהיכל 

מכן קיבלתי ריקושטים מהקהל, על כך שאני מראה 

קברים, ומראה את הכנסת על שרידי הכפר שייח' 

באדר, ומדבר איתם על זה שיד ושם היא על אדמות 

של דיר יאסין. וזה ממשיך היום עם סיורים נוספים 

ב"עיר  מבצלאל  לארכיקטורה  סטודנטים  עם  שלי 

בניית הארץ
ארכיטקטורה של נישול — 20.5.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

גדולות  מזוודות  ילדים,  כמה  כשלצדן  המקום,  שפת  ללא  כארם.  עין   |  92

בישראל,  הראשונה  תחנתן  זו  שאין  המעידות  כצרורות  קשורות  ושמיכות 

להן  שהבטיחה  הדיור  את  לקבל  וממתינות  החדשות  המהגרות  עומדות 

פרוצדורה  בהגירתן.  וטיפלה  לכאן  להגר  אותן  שעודדה  היהודית  הסוכנות 

שמש  צמא,  הילדים,  תלונות  כאן,  עתידן  לגבי  ודאות  חוסר  מעיקה,  ארוכה, 

עזה, שאלות בוערות על אודות קליטתן, ממה יתפרנסו, מה יאכלו — כל אלה 

לחלק  להחלטה  שקדמו  הדיונים  בחוץ.  הזו  ההמתנה  עשויה  שמהם  הסיבים 

להן את בתי עין כארם, שהושמעו בהם גם מעט הסתייגויות )שנדחו( בטענה 

לא  לבתיהם,  ישובו  הערבים  שהפליטים  לאפשרות  קץ  שם  המהגרים  ששיכון 

המצוקות  בהם.  אותן  לשתף  הראוי  שמן  חשב  לא  אחד  ואף  להן  מוכרים  היו 

הותירו  לא  גם  בוודאי  ובהתאקלמות,  בהגירה  הקשורות  שלהן,  המיידיות 

להן פנאי לתהות מיוזמתן על החורים בסיפור שסופר להן על אודות הבתים 

מסודר  באופן  חולק  או  נבזז  כבר  מהריהוט  נכבד  )חלק  חלקית  המרוהטים 

וילמדו  ו"חוקי"( שהן נכנסו אליהם. עד שיזכו להכשרה החקלאית המתוכננת 

כיצד לטפח את חלקות האדמה הצמודות לבתים — וכך יוכלו אף לתרום למאמץ 

הכללי להגדלת אספקת המזון לירושלים — הן יוכלו ליהנות משפע הפירות על 

מתוך  בתים   150 אכלסו  אתן  שבאו  והמשפחות  הן  סביב.  בבוסתנים  העצים 

והצבא, שלא כהרגלו, לא החריב אותם.  גורשו  עין כארם שיושביהם  555 בתי 

לאחר שגם יתר הבתים אוכלסו, נבנו על אדמות הכפר שני יישובים חדשים — 

בית זית ואבן ספיר. צלם: הוגו מנדלסון, לשכת העיתונות הממשלתית, 5.1.1949 



־ 103 ־־ 102 ־

הנטוש  בכפר  עולים  יישוב  יהוד,  של  הראשי 

ייהודייה" ולצדן תמונה עם הכיתוב "עולים חדשים 

נכנסים לבית נטוש ביפו", וכך גם עשרה עמודים 

קודם לכן אנחנו בצילום המציג טרסות פלסטיניות, 

אוהלים, בדונים, פחונים וברקע כפר ריק, והכיתוב 

ירושלים,  בהרי  במעברה  ופחונים  "אוהלים  הוא 

1950". אף מילה על הכפר. בעצם אנחנו בעצמנו 

"הפרויקט  תערוכת  שפה.  הכפר  את  רואים  לא 

לא  לארכיון  סקיצה  ספק  ללא  היא  הישראלי" 

של  או  הישראלית,  האדריכלות  של  עדיין  קיים 

הפלסטיני.  הארץ–ישראלי,  במרחב  האדריכלות 

עושה,  שכאן  הזו  שהתערוכה  שמה  חושב  ואני 

וכמה  כמה  הישראלי"  ה"פרויקט  את  לוקחת  היא 

צעדים קדימה, מהבחינה הזו שהפרויקט הישראלי 

לעצמי  מרשה  אני  האלה.  הדברים  את  ראה  לא 

לומר את זה גם כמבקר של עצמי, גם כמבקר של 

שככל  הישראלית,  האדריכלות  של  ההיסטוריה 

שעוברות השנים ואני מלמד אותה שנה אחרי שנה, 

Ì
Â¯
ÈÁ

 ˇ
µ
≤¥

˛µ¸ ±πµ≤ ¨‰È„Â‰È ˘ÂË‰ ¯ÙÎ· ÌÈÏÂÚ ·Â˘È ≠ „Â‰È Ï˘ È˘‡¯‰ ·ÂÁ¯‰˛∂¸ÌÈÈ˙ÓÓ ÌÈÏÂÚ
 ±π¥π ¨ÌÈÏ˘Â¯È ¨Ì¯Î–ÔÈÚ· ÌÈ˘ÂË ÌÈ˙·Ï ÒÎÈ‰Ï˛∑¸‰¯ÈÙ˙ ˙Â„Â·Ú ˙Ï·˜Ó ‰È¯‚ÏÂ·Ó ‰ÏÂÚ

 ±π¥π ¨ÂÙÈ· ‰˙È·Ï ıÂÁÓ˛∏¸¨ÂÙÈ· ˘ÂË ˙È·Ï ÌÈÒÎ ÌÈ˘„Á ÌÈÏÂÚ±π¥π

µ

∑∏

∂

!"#$%&'(()*++*,-(./01("2(("34&(.0

והחומרים הולכים ונצברים, ואני גם מקים ומייסד 

נצברים,  והחומרים  בישראל,  לאדריכלות  ארכיון 

ואני מבין שהסיפור שסופר ב"פרויקט הישראלי" 

זה סקיצה של ארכיון, הוא סיפור חסר מאוד. 

היחידה  התמונה  את  להראות  דווקא  בחרתי 

שבאמת  כיוון  הפרויקטים,  שני  בין  שמשיקה 

מתנצלות,  במילים  יפות,  מאוד  במילים  הסיפור 

כפרים  פעם  מדי  מזכיר  מאוד,  מנומסות  במילים 

מתייחסת  שרלי  כפי  "נטושים"  כפרים  הרוסים, 

לכך במירכאות בטקסט שלה. "נטוש", מילה מאוד 

בעייתית. בכלל, יש פה איזושהי מחיקה, התעלמות 

מהרבה אתרים, בין השאר מאתרים דתיים מסוגים 

דתיים  מוסלמיים,  דתיים  יהודיים,  דתיים  שונים, 

ואנחנו  ומדתיים,  ממזרחים  התעלמות  נוצריים. 

רואים את הביקורת הזו על ההעדר עולה יותר ויותר 

של  המזרחי  בהיבט  דווקא  שעוסקות  בתערוכות 

מפעל המגורים הישראלי. בכלל... וגם מהנושא של 

האסון, גם מהאחר הפלסטיני, ה"פרויקט הישראלי" 

תל–אביב  מוזאון   ,1973-1948 ואדריכלות  בנייה  הישראלי:  "הפרויקט  בספר  "חירום"  הפרק  מתוך  עמוד 

יעקב אלחנני, עין הוד. צלם: צחי אוסטרובסקי, 1965לאמנות, 2004. עורך: צבי אפרת, עורך משנה: צבי אלחייני, עיצוב: מיכאל גורדון



־ 105 ־־ 104 ־

חסר לו, ללא ספק הוא פרויקט ישראלי–יהודי, הוא 

זהו פרויקט שמתעסק הרבה מאוד  יהודי.  פרויקט 

בהגמוניה ובמיינסטרים, מבלי ללכת כמעט הצדה. 

אלו דברים שאני מתמודד איתם גם בדוקטורט שלי 

וגם בכלל בעשייה של איסוף ארכיון האדריכלות. 

הרי בארכיון טמונים הכוח והאלימות, להחליט מי 

מודר ומי מנושל ממנו, מי בתוכו ואיזו היסטוריה 

הוא מאפשר לנו לספר בעתיד על האדריכלות ועל 

בניית הארץ. אלו שאלות שאני שואל, כיוון שאני 

שכבות  מאוד  הרבה  הזה  בארכיון  לראות  רוצה 

ונרטיבים שיכולים לעלות מתוכו, ולא רק הסקיצה 

של הארכיון שראיתי ב"פרויקט הישראלי". 

במקרה  אתמול  שהיה  שלי  אבא  אפילו 

בהרצאה בהיכל הספר, נורא כעס עליי שאני כזה 

"עוכר ישראל" ומציג כפרים ערבים. והצילום הזה 

למה  אותנו  מחזיר  קצת  בעצם  הוא  הוד  עין  של 

שדיברנו קודם, זהו צילום נוסף מאחד הארכיונים 

חדשים  בעולים  פה  מדובר  קלוגר.  זולטן  שצילם 

מועברים  שהם  לפני  רגע  חוד,  בעין  מאלג'יר 

מרסל  תפס  חוד  עין  שאת  כיוון  צרופה,  למושב 

לומר,  אפשר  האסון  ברגע  מייד  אנשיו.  עם  ינקו 

יש פה את ההדרה הכפולה.  בשלוש שנים האלה, 

כלומר גם המזרחים מוצאים מהכפר הערבי לטובת 

הטוב  הטעם  עם  האנשים  ־  האמנים  של  הניכוס 

שמזהים את הארכיטקטורות, ומנשלים למעשה את 

המזרחים אל מושבים חדשים חקלאיים עם עבודות 

פרך, בצרופה שסמוכה לשם.

הערה מהקהל: פה לא מנשלים, מעבירים. 

אלו  הסיפור:  את  סוגר  אני  בזה  אלחייני:  צבי 

שלי,  לאבא  לפעמים  להגיד  מנסה  שאני  הדברים 

שהגיע לרינתיה..., ואני מנסה להסביר לו שהוא בא 

בו איזושהי  ויש  גדל בכפר ערבי  ממדינה ערבית, 

התנגדות לפי טעמי לעבר הזה שלו, התנגדות שאני 

מוצא אצל הרבה מאוד אנשים שאני עובד איתם, 

שאני מלמד אותם, מנסה לפתוח להם את העיניים 

למרחב שלהם. זהו, תודה רבה.

הלאומי[.  התצלומים  אוסף  מתוך  מקורי  ]כיתוב  הוד  עין  בכפר  מטיילת  חדשים  עולים  של   משפחה 

צלם: זולטן קלוגר, 1949 



־ 107 ־־ 106 ־



־ 109 ־־ 108 ־

בעלות
גבולות, מניעת השיבה, ביזה והשתלטות — 27.5.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס

117 | עירק אל–מנשיה. במשך שעות הם הוציאו את רכושם מהבתים: שידות, מראות, ארגזים, מזון, סלים, 

על  החפצים  העמסת   - הבא  השלב  לקראת  כוחות  מחדשים  הם  ובוהים,  מותשים  ובגדים.  כדים  דלתות, 

המשאיות. כשיתמקמו במחנות הפליטים רפיח וחאן יונס, הם יתפשו את משמעות האירועים שמילאו בהם 

תפקיד של סוכנים חופשיים ש"בחרו" לעזוב את בתיהם. בסיוע הקוויקרים הם יתארגנו להפגנות ויתבעו 

את החזרתם. במרחב הציבורי בישראל חוסלה תביעה זו בתוך כמה חודשים, ובמשך עשרות שנים התקשו 

דוברי העברית להחיותה ולמצוא לה את המילים המדויקות. צלם: בנו רותנברג, גנזך המדינה, תאריך לא צוין

אל–מנשיה.  עירק  מהכפר  תמונה  זאת  חבר:  שיר 

הכפר הזה מופיע בכמה מהתמונות ואחד הדברים 

באמת שבולטים באופן מיוחד בתמונות מהכפר הזה 

לדעתי זה שנראה למגורשים היה קצת יותר זמן או 

אולי קצת יותר אמצעי תחבורה מבמקומות אחרים 

גדולים.  ויותר  כבדים  יותר  צרורות  להם  יש  ולכן 

פה אפילו בתמונה הזאת רואים שהם לוקחים איתם 

ערמות, בעוד שבתמונה של טנטורה, שראינו קודם, 

אנשים לוקחים צרורות מאוד קטנים, מאוד קלים, 

חוזר  הרכוש  של  הצד  אחת.  ביד  להרים  שאפשר 

שוב ושוב בתמונות בתערוכה, יש גם כמה מקומות 

מיני  בכל  פלסטינים  מעסיק  הצבא  איך  שרואים 

עבודות, פינוי או הכשרת השטח ליהודים שיבואו 

להתיישב במקום אחר כך, או התמונות שעוסקות 

בהמרת כספים, הצד הכלכלי הוא נוכח בכולן.

העניין הוא שבאמת המבט הכלכלי על הרגע 

שבו, ברגע האסון, ברגע הנכבה, הרכוש משנה את 

הנקוב  הכספי  שהערך  מוצרים  פתאום  משמעותו. 

שלהם הוא מסוים, מקבלים ערך שונה עבור אדם 

רגע  באותו  איתו  יישא  הוא  מה  לבחור  שצריך 

כשהוא נמלט על נפשו. יש דירוג אחר של ערכים. 

משפחה יכולה למצוא את עצמה מוותרת על רכוש 

שאולי שווה יותר כסף כדי לקחת אוכל למשל, או 

בגלל שהם יודעים שהם יבלו לילה קר תחת כיפת 

השמים הם ייקחו בגדים ולא דברים אחרים שאולי 

"ערביות  הצלם  כתב  הקונטקט  דף  על  אל–טנטורה.  תושבות  גירוש   |  133

גבולות  על  מלמד  שהוא  למה  מעבר  זה,  כיתוב  לירדן".  עוברות  מטנטורה 

השיח הציוני של התקופה - השימוש בפועל הניטרלי "לעבור" וייחוס הפעולה 

של  וההגליה  הניתוק  דפוסי  על  מלמד   - מיוזמתן  עוברות  שכמו  למגורשות 

בתצלום  המגורשות  המקום".  כ"בני  מעמדם  שלילת  ועל  ממקומם  הערבים 

ורובן  מאל–טנטורה  כולן  אם  גם  הירדן,  לעבר  מאל–טנטורה  עוברות  אינן 

יכול  לא  ולכן  צולם באל–טנטורה  לא  הגיעו בסוף הדרך לעבר הירדן. התצלום 

רק  אלא  "טנטורה"  המקום  שם  את  רק  הקונטקט  דף  על  לכתוב  הצלם  היה 

ממקומן.  אל–טנטורה  תושבות  של  עקירתן   - מתעד  התצלום  שאכן  מה  את 

ומיטלטליהן.  ילדיהן  עם  יחד  גבן  על  נושאות  הן  שאותו  לשם  הפכה   טנטורה 

צלם: בנו רותנברג, גנזך המדינה, 18.6.1948 



־ 111 ־־ 110 ־

יש להם יותר ערך לו היה להם זמן להכין. וכל הזמן 

באמת המבט הזה שמחפש את הפריט ואת הצרור, 

לראות  היה  אותי  מסקרן  מאוד  שזה  מודה  ואני 

איך נראה כזה צרור מבפנים ־ האם אנשים בחרו 

בעצם  ובכך  חקלאיים,  עבודה  כלי  איתם  לקחת 

הביעו איזושהי אמונה שהם עומדים לחזור לאדמה 

שלהם בקרוב, או שהם אולי לקחו איתם דברים כמו 

ספרים ומכונות כתיבה או כלי כתיבה, מה שמעיד 

על זה שהם מבינים שהם לא יחזרו לאדמות שלהם 

במחנות  ארוכה  מאוד  גלות  להם  שצפויה  אבל 

פליטים, או שהם חושבים באמת רק על ההישרדות 

אוכל  בעיקר  איתם  ולוקחים  הקרובים  הימים  של 

ובדים לחימום. אלא שעיקר הרכוש, איפה שנמצא 

אפילו  האדמות,  זה  הגדול,  הכלכלי  הערך  באמת 

יותר מהבתים שבנויים על האדמות.

מאוד  חושב,  אני  אדמות,  לצלם  קשה  מאוד 

וגם  גודל המרחב  גם של  קשה לתת את התפישה 

איך בדיוק אפשר לצלם אדמה שהיא יותר פורייה, 

בעונה  מתרחש  תמיד  לא  הגירוש  פורייה,  פחות 

אדמה  בקרקע,  השימוש  את  להדגים  כדי  הנכונה 

רואים  לא  מצוינת  מרעה  אדמת  להיות  שיכולה 

יש  אז  כבשים,  עליה  אין  אם  מרעה  אדמת  שהיא 

משהו שקשה לראות אותו באופן ויזואלי, אבל אני 

חושב שמבחינה כלכלית הוא מאוד חשוב. עכשיו 

לכן אני רוצה באמת קצת להתייחס לעניין הזה של 

תמונה   ,186 לתמונה  נעבור  ובוא  אדמות  הפקעת 

של האדמות עוברות לשימושן החדש.

מִנהל מקרקעי ישראל הוקם כחלק ממהלך של 

החוקית שהאדמות  הקביעה  האדמות,  כל  הלאמת 

לא יכולות להיות שייכות באופן קבוע כרכוש פרטי 

הזאת,  והקביעה  בישראל.  אדם  או  אזרח  אף  של 

חלק מייחסים אותה לציטוט מספר ויקרא, "והארץ 

אותו  לתפוש  רוצים  וחלק  לצמיתות"  תימכר  לא 

אולי בתור אקט סוציאליסטי, אבל האמת היא שזה 

לא המצאה ישראלית, זה בעצם מעשה קולוניאלי 

זילנד למשל, עוד דוגמה  שכבר בוצע בעבר, בניו 

האוכלוסייה  על  משתלטים  לא  שבה  לקולוניה 

המקומית כדי לנצל את כוח העבודה אלא קולוניה 

על  להשתלט  באים  אירופאים  מתיישבים  שבה 

היה,  הראשון  המעשה  שם  גם  בה.  ולגור  האדמה 

את  להלאים  כמדינה,  מוכרזת  שהקולוניה  ברגע 

על  הפרטית  הבעלות  את  ולאסור  האדמות  כל 

בעצם  חברתי.  מעשה  של  המסווה  תחת  אדמות, 

שהם  נכסים  הסוציאליסטית  האידאולוגיה  על–פי 

 2,480 ממנו  שגורשו  בכפר  יהודים  מהגרים  ליישב  כשהוחלט  עאקיר.   |  186

תושבים, מרבית הקרקעות של הכפר שהיו ידועות כמשובחות לחקלאות כבר 

הוחכרו ליישובים הסמוכים. אולם כמעט לכל אחד מ–400 בתי הכפר היה משק 

מייד  להתחיל  יכלו  במקום  להתגורר  שנכנסו  היהודים  והמהגרים  קטן,  עזר 

נהרסו,  הבתים  שמרבית  בעוד  שופץ  הכפר  מבתי  קטן  חלק  ממנו.  להתפרנס 

שנצברה.  הפסולת  מפינוי  המהגרים  מן  חלק  התפרנסו  חודשים  כמה  ובמשך 

את  התוחמת  לגדר  מעבר  ברקע,  ירקות;  שותלות  מהגרות  התמונה  בקדמת 

אם  גם  חלקית.  הרוסים  בתים  שני  לראות  ניתן  בה,  עובדות  שהן  החלקה 

יקבלו בעבורה את מלוא התמורה  התוצרת שמניבה החלקה שלהן קטנה, הן 

יותר.  הרבה  גדולה  תנובה  על  ערבים  חקלאים  שיקבלו  מזו  גבוהה  שתהיה   - 

צלם: זולטן קלוגר, לשכת העיתונות הממשלתית, 1.10.1949 



־ 113 ־־ 112 ־

משאבי טבע אמורים להיות שייכים לאנושות כולה 

ואמורים לשרת את כולם, והטענה שאדם אחד יכול 

רכוש  שהוא  ולטעון  הר  על  או  נהר  על  להשתלט 

הלאמה  ולכאורה  מאוד  בעייתית  היא  שלו  פרטי 

היא הפתרון לזה, רק שאם ההלאמה הזאת נעשית 

הקולקטיבית  הבעלות  מסוימת,  קבוצה  לסמן  כדי 

של הקבוצה הזאת היא לא באמת בעלות שמבוססת 

של  עיקרון  על  מבוססת  היא  שוויוני,  עיקרון  על 

וכמובן המחיקה של הקבוצה  הדרת קבוצה אחרת 

הקודמת, המחיקה של הבעלות שלה. ההלאמה גם 

אין  כי  נמחק  גם הערך הכספי  מוחקת את הערך, 

מחירים  לבחור  יכול  לא  קפיטליסטי  שוק  מסחר. 

וערכים אם לא מתקיים מסחר סביב הרכוש. 

מילת המפתח שסביב הדיון בשאלה הכלכלית 

והמלה  "פיצויים",  המילה  זה  הנכבה  של  בכלל 

הרצון  את  מייד  בי  מעוררת  כלכלן  בתור  פיצויים 

הפוליטי  הדיון  כמה.  להעריך  ולנסות  לחשב 

פעם  אף  כמעט  לפליטים  פיצויים  סביב  והציבורי 

לא נכנס למספרים ובאמת עשיתי חיפושים של כל 

מיני הערכות מספריות וכמעט ואין כלום, פה ושם 

יש הערכות ומספרים שנזרקים לאוויר, ובדרך–כלל 

השיקול הוא מהו סכום הכסף שיש לתת לאנשים 

זה  שלהם.  הזכויות  על  לוותר  אותם  לשכנע  כדי 

במערכת  פיצויים  מחשבים  שבו  האופן  בדיוק  לא 

כלל  בדרך  רגילים.  שאנו  קפיטליסטית  מודרנית 

החישוב בנוי על–פי איזשהו מפתח של מהו הערך 

חלק  היתה  הקרקע  אותו.  להשיב  ושיש  שנגזל 

של  הרכוש  של  המוחץ  הרוב  וכנראה  גדול  מאוד 

רכוש  גם  היא  הקרקע  הגירוש.  ברגע  הפלסטינים 

שערכו נוטה לעלות על פני זמן. אם אנחנו משווים 

ובגדים, למשל באחת  רהיטים  כמו  לרכוש  זה  את 

התמונות כאן הוזכר שהאפוטרופוס ציין את העדרם 

של  ערכם  מה  יודעים  לא  אנחנו  מטבח.  כלי  של 

אנחנו  אבל  שנגזל  הרכוש  סך  מתוך  המטבח  כלי 

 ,'48 בשנת  אנשים  מטבח ששימשו  שכלי  מניחים 

הוא  מטבח  כלי  יותר.  גבוה  יהיה  לא  היום  ערכם 

קרקע  תשואה.  שנושאת  סחורה  לא  כלל  בדרך 

לעומת זאת נושאת הרבה מאוד תשואה, ובמדינה 

בשטח די קטן שבו האוכלוסייה גדלה די במהירות 

וגם יש פיתוח כלכלי מאוד מהיר ערך הקרקע עולה 

לחשוב  עכשיו  רוצים  אנחנו  אם  לכן  מהר.  מאוד 

על פיצויים אנחנו צריכים בעצם לחשוב מה יהיה 

הופך  הקרקע  מחיר  ואז  הקרקע  במחיר  ההבדל 

לא  עדיין  שאני  לב  ושימו  המרכזי  הסכום  להיות 

נוקב במספרים כי לא נעשה החישוב הזה.

אישה מהקהל: אבל הכל רשום, במנהל מקרקעי 

רשום,  הכל  באופוטרופוס  רשום,  הכל  ישראל 

תיאורטית.

כלכלנים  מכיר  אני  תיאורטית.  כן,  חבר:  שיר 

המאפוטרופוס  הזה  המידע  את  להוציא  שניסו 

ונתקלו בקיר של שתיקה, אז זה לא כל כך פשוט. 

מנהל מקרקעי ישראל אולי רושם את החלקות אבל 

אנחנו לא יודעים מה ערכן, וזה באמת משהו שאני 

אגיע אליו עוד רגע, אבל גם חוק אפוטרופוס לנכסי 

נפקדים, שקראתי אותו היום לקראת המפגש שלנו 

כאן, הוא חוק מאוד מעניין כי יש בו הרבה מאוד 

הערך.  של  זליגה  לאפשר  בעצם  שנועדו  סעיפים 

לכאורה האפוטרופוס אחראי לשמר את הערך של 

הנכסים, למרות שמותר לו למכור אותם, להשכיר 

כל  יש  אבל  אחר,  במשהו  אותם  להחליף  אותם, 

מיני סעיפים שמאפשרים לערך הזה להישחק עם 

מותר  חקלאית  אדמה  של  במקרה  למשל  הזמן. 

האדמה  את  שיעבד  מישהו  למנות  לאפוטרופוס 

מי שמונה  רכושו של  נשאר  היבול  כל  ואז  הזאת, 

האפוטרופוס.  בידי  נשאר  ולא  האדמה  את  לשמר 

כלומר אם למשל קיבוצים, מושבים, מקבלים את 

ולא  זמני  באופן  אפילו  לעיבוד,  הזאת  האדמה 

ושתיים שנה  פני שישים  על  לבעלותם התמידית, 

האדמה הזאת הפיקה להם ערך שנשמר אצלם ולא 

נרשם לא אצל האפוטרופוס ולא נרשם בשום מקום 

אחר, רק אצלם הוא נרשם, זאת אומרת שכן יש פה 

מנגנון של איבוד הערך. 

איזושהי  זה  הזה  החישוב  מהקהל:  הערה 

השתקפות של הערך הכלכלי של הסחורות של כל 

פרט. השאלה אם יש אפשרות כלכלית של משהו 

יש  להן  שגם  קולקטיביות  זכויות  יש  לזה,  מעבר 

ערך כלכלי, זאת אומרת זה לא רק כל פרט ופרט 

שאיבד נדל"ן. איך מפצים על פגיעה כזאת? 

של  בתחום  בכלל  בעיה  באמת  יש  חבר:  שיר 

יודעת  שלא  המרכזי,  מהזרם  הכלכלית  המחשבה 

הנאו– והכלכלה  מאחר  הדבר,  עם  להתמודד 

ליברלית מאוד מגויסת לאינדיווידואל. כמו שאמרה 

מרגרט תאצ'ר: "אין דבר כזה חברה, כולנו נולדנו 

אינדיווידואלים," אז בעצם הזכויות הקולקטיביות 

מוכחשות בתוך השיח הכלכלי, ולכן באמת הזכויות 

ניתנות  הן  ניתנות,  כן  שהן  במידה  הקולקטיביות 

, בתור זכויות  ת ו ר כ ו במקומות כמו כאן, כמו בז

תרבותיות.  זכויות  עצמית,  להגדרה  קולקטיביות 

במדינה  משפט  לבית  ניגש  היית  שלו  אלא 

קפיטליסטית ומבקש להכיר בזכויות הקולקטיביות 

שלך, בית המשפט ידרוש ממך לפרוט אותן לדברים 

כמו, פעם היתה לי נגישות לחנות שאהבתי לקנות 

בה וששיפרה את רמת החיים שלי, עכשיו אין לי כי 

גורשתי למקום רחוק, וזה פוגע ברמת החיים שלי. 

אלא שזה עדיין נשאר ברמת הפרט. 



־ 115 ־־ 114 ־

בתור  בצילום  להשתמש  רוצה  אני  ארד:  בועז 

אילוסטרציה לטיעון, יותר מטיעון, לנסות לשאול 

איזה שאלה, תמימה אולי, קודם כל משהו בקשר 

פרשנות  אולי  אקרא  אני  ואמת.  צילום  בין  ליחס 

לצילום,  אחרת  פרשנות  לתת  אנסה  ואני  אחת 

מהפער  שנובעת  בעיה  על  לדבר  כך  ודרך  אבל, 

את  קורא  אני  הפרשנות.  צורות  שתי  בין  נגיד 

בין  השיחה  על  "פרטים  אריאלה:  של  הפרשנות 

האחות הפלסטינית לאחות היהודייה אינם נגישים 

האחות  ־  לגמרי  קריאים  הכוח  שיחסי  בעוד  לנו 

הפלסטינית משתדלת כעת אצל האחות היהודייה 

כחלק  לבה  על  ידה  את  מניחה  מטופליה,  בשביל 

להיענות  לה  לגרום  שנועדו  השכנוע  ממאמצי 

וכולי. אני רוצה להציע רגע  לבקשתה. מאחוריה, 

הצעה אחרת, שהיא לא שוללת את הראשונה היא 

נגיד  לטעון  אנסה  ואני  לידה,  לעמוד  מבקשת  רק 

של  חבילה  קיבלה  כרגע  הפלסטינית  שהאחות 

ובואו  היהודייה,  מהאחות  יקרות  מאוד  תרופות 

המחווה  על  לה  מודה  היא  לבה  ממעמקי  נגיד, 

18 | אל–רמלה. מעט מן הטלטלה הדמוגרפית שעברה העיר ושינוי יחסי הכוחות בה אפשר לשחזר מן התמונה שצולמה בחצר המנזר 

שהפך כעת לתחנת סעד וטיפולים. מעיר ערבית שמנתה 18 אלף תושבים )רובם מוסלמים( שקיימו את חייהם בכבוד, עבדו כמנהלי 

פליטים  זאת  בכלל  בלבד,  תושבים  כ–1,175  בה  נותרו  רופאים,  או  ספר  בתי  מנהלי  קרקעות,  בעלי  סוחרים,  פקידים,  רכבת,  תחנת 

ונשים  זקנים  כרוניים,  חולים  "אינוולידים,  היו  הנשארים  ורוב  שבויים,  למחנות  נשלחו  גיוס"  "בגיל  גברים  נוצרים.  שרובם  פנימיים, 

מטופלות בילדים". באלה היה צריך לטפל. החיילים נמצאים שם גם כנציגיה של מדיניות סעד ורווחה שמתגבשת תוך כדי הפעולות 

לאחות  הפלסטינית  האחות  בין  השיחה  על  הפרטים  בארצו.  נזקק  למיעוט  לצורכיהם  לדאוג  יש  שכעת  אלה  את  שהפכו  האלימות 

היהודייה אינם ידועים לנו, בעוד שיחסי הכוח קריאים למדי. השיחה בינה לבין האחות היהודייה מתנהלת בנוכחות חמישה חיילים 

חמושים לפחות. האחות הפלסטינית משתדלת אצלה כעת למען מטופליה. היא מניחה את ידה על לבה כחלק ממאמציה לדבר על 

לבה ולגרום לה להיענות לבקשתה. מאחוריה, בעודם ממתינים לראות כיצד יסתיימו חילופי הדברים, עומדים ילדים וגברים מבוגרים 

שנושלו ממעמדם ומכוחם להשפיע על מציאות חייהם ונכפה עליהם להיות צופים הממתינים למוצא פיה של אחות עברייה. כאשר 

שנה לאחר מכן ידבר נציג משרד המיעוטים בשטח עם אוכלוסיית הנשארים ב"אזרחית", הם ינסחו ברהיטות את תלונותיהם וימחו 

על כך שבתיהם נתפסו על–ידי שלטונות הצבא או מתיישבים יהודים ובחלקם נהרסו או נחרבו, על סגירתם בשטח מגורים מצומצם 

מאלבום  נסרק  התצלום  למחרת.  בבוקר  שש  עד  בשמונה  ערב  מדי  עליהם  שנגזר  הלילה  עוצר  ועל  תנועה  חופש  ללא  תיל  גדר  מאחורי 

תצלומים "הגדולה בשנות חיינו" בעריכת בנו רותנברג ובאדיבותו, 1948

הצעה אחרת
ממשליות צבאית ‑ 25.3.2009

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 117 ־־ 116 ־

היא נניח היתה רוצה להביע משהו אחר, השאלה 

בתוך  הזאת  האפשרות  אפשרות,  לה  היתה  אם 

היא  שבו  הקונטקסט  נמצאת,  היא  שבו  קונטקסט 

נמצאת.

 

הייתי  אני  יודעת,  את  יודע,  לא  אני  ארד:  בועז 

חובש בגולני, הייתי חמוש אבל הייתי כאילו לא, 

חיילים חמושים זה לא אומר, זה לא אומר.

דוברת מהקהל: אבל הם נמצאים שמה!

בועז ארד: כן. אני רואה, אז נגיד האישה קיבלה 

משהו והיא כרגע מודה.

דוברת מהקהל: נכון, ממי היא קיבלה?

בועז ארד: אני, רגע, תיכף, אוקיי. מה שאני טוען 

שהצילום אין בו אמת, יש בו הרבה מאוד.

דוברת אחרת מהקהל: למה אין בו אמת? יש בו 

מקומות לפרשנות, זה לא אומר שאין בו אמת? יש 

בו כמה אופציות!

בועז ארד: או קיי! בדיוק!

דובר מהקהל: מכיוון, תראו—

בועז ארד: אופציות זה לא אמת! אמת יש אחת!

 

דובר מהקהל: נכון.

בועז ארד: אז יש פה כמה אופציות וזה לא אמת, 

שאני  מה  זה  אתך,  מסכים  אני  אופציות,  כמה  זה 

טוען.

אמת.  בטוח  הוא  עצמו  הצילום  מהקהל:  דוברת 

איך  אותו  לפרש  יכולים  מיני  וכל  ואני  אתה, 

שאנחנו רוצים ואיש מאתנו לא יידע, אלא אם הוא 

יגיד שהוא צילם את זה—

 דוברת אחרת מהקהל: לא נכון!

דובר מהקהל: לא ידע מה בדיוק העניין.

דובר מהקהל: הקונספט כאן הוא מאוד בעייתי.

בועז ארד: אני לא רואה את, את מה. 

על  השאלה  שאת  חושבת  אני  אזולאי:  אריאלה 

אני  אפשר  אם  הכיבוש  את  לפתור  ואיך  האמת 

עוד  הצעת  אתה  בועז,  באוויר.  להשאיר  רוצה 

העוד  על  אתך  ללכת  רגע  רוצה  ואני  פרשנות 

פרשנות הזאת. העוד פרשנות הזו, אנחנו לא נכריע 

בין שתי הפרשנויות, כי כמו שאני כותבת פה, אין 

נגישות לפרטים של השיחה. מה שאני מנסה  לנו 

לנסות  זה  מציע,  ומה שאתה  הזה  בכיתוב  לעשות 

לשרטט מה הם היו המנגנונים שהופעלו בכל מיני 

שלבים, גם של היצירה של הגוף הפוליטי, גם של 

המנגנונים?  היו  מה  משטר.  מנגנוני  של  היצירה 

יש פה בתצלום הרבה מאוד פרטים לקרוא אותם, 

לקרוא את הצופים שנמצאים כאן, את הגברים פה, 

לקרוא את האישה הזו, מה זה המקום הזה. האם זה 

מנזר? האם זה לא מנזר? לקרוא את הפרטים ביחס 

לטלטלה הדמוגרפית ב—

בועז ארד: אני לא, לא שולל את האופציות. אני 

אומר אבל במקביל.

 

אריאלה אזולאי: אז מה שאני מציעה—

המנגנונים  אם  היה  מה  אומר,  אני  ארד:  בועז 

אז,  האם  מושלמים.  הומניים  מנגנונים  היו  האלה 

האם אז—

אריאלה אזולאי: בוא תראה. את השאלה הגדולה 

מה היה קורה אם, אני רוצה אם אפשר לדלג עליה, 

איזשהו  עוד  זה  מציע  שאתה  שמה  חושבת  ואני 

חלק  לי  נראה  שהוא  הזה  התצלום  בתוך  אלמנט 

מהמנגנונים, כי מי ידע אם בסיטואציה שבה היא 

היהודייה  שהאחות  יודעת  היא  כי  ההומניטרית, 

ויתרה, אני אקצין את זה קצת, ויתרה על התרופות 

האלה נגיד, לקחה אותן נגיד מילדיה. 

מכל  שאולי,  צילום  בחרתי  בכוונה  עכשיו, 

הצילומים בתערוכה הוא צילום הכי תמים. השאלה 

שתי  בין  הפער  מתוך  נגיד  לשאול,  רוצה  שהייתי 

הפרשנויות האלה, מה היה קורה אם הכיבוש היה 

נאור? אם היה טוהר נשק? מה היה קורה נגיד אם 

היו  מההרוגים   100% היו  בעזה  האחרון  במבצע 

לוחמים? ואני חושב שמשתי האופציות, נגיד, נגיד 

שהכיבוש היה נאור, אם היה לנו, אם היה לנו יותר 

טוב אם הכיבוש היה נאור? 

הערה מהקהל: אתה יודע מה זה כיבוש נאור?

בועז ארד: סליחה?

דובר מהקהל: אתה יודע מה זה כיבוש נאור?

בועז ארד: זה באמת שאלה. אז מה? אז אם הכיבוש 

לא יכול להיות נאור, אז מה הטעם בפרטים? מה 

לא  כיבוש  אומר  אתה  אז  להוכיח?  מנסים  אנחנו 

יכול להיות נאור, אז זה בעיה וזה, מה שאני מנסה 

לטעון נגיד, כי הרי—

יותר  או  פחות  מילים  שתי  זה  מהקהל:  דובר 

סותרות.

בועז ארד: סליחה. סליחה, שנייה. שנייה. סליחה. 

מה שאני מנסה לטעון שדווקא הכיבוש הלא נאור 

מהשאלה  הדעת  את  מסיח  הוא  כי  הבעייתי,  הוא 

העיקרית. אם הכיבוש היה נאור, אם היינו כובשים 

את הערבים ונותנים להם הכל ויוצרים שוויון והיה 

היתה  העיקרית  הבעיה  שבו  המצב  זה  הכל,  פה 

מתייתרת, הבעיה העיקרית שהיא לא נמצאת כאן, 

לבין  בינינו  הסתום  המבוי   ,deadlock–ה שהיא 

היום  שחיים  הפלסטינים  של  הבעיה  הפלסטינים. 

הפלסטינים  של  מהבעיה  שונה  לא  היא  בישראל 

לא  אני  נישול,  אותו  הוא  הנישול  לירדן,  שגורשו 

רואה את ההבדל ביניהם.

דובר מהקהל: יש הבדל.

אולי  אפשר,  אם  אבל  השאלה  מהקהל:  דוברת 

תוכל בעז להתמקד בתצלום.

מה שאני אומר שהתצלום הזה מראה  בועז ארד: 

הכיבוש  קיי,  או  טוענים,  אנחנו  אפשרויות.  שתי 

הוא לא מוסרי, נעשו דברים לא מוסריים בכיבוש. 

חוקיים,  לא  מעשים  נעשים  היו  שלא  נגיד  בואו 

שם,  לא  היא  הבעיה  לא,  בסדר?  היה  הכל  אז 

הבעיה  הבעיה,  זאת  עצמו,  הכיבוש  היא  הבעיה 

היא הכיבוש עצמו. זה בדיוק מה שהצילום אומר. 

הוא לא  הצילום אומר, הוא מעלה שתי אופציות, 

מעלה אופציה אחת, מה שאני אומר, הצילום לא 

אומר:  הוא  מקופחת,  היא  פה  שהפלסטינית  טוען 

הנה יש פה שתי אפשרויות, יש פה שתי אפשרויות, 

את  אגיד  אני  אפשרויות,  שתי  שמבין  יודע  ואני 

הוא  שהכיבוש  האפשרות  יותר,  בוטה  בצורה  זה 

לא נאור משחקת לידיו של הימין, כי היא מסיטה 

להיות  הופך  הוא  אז  האמיתי,  מהדבר  הדיון  את 

מצאנו  קיי,  או  בעזה,  פה,  הנה,  אז  פרטיקולרי, 

עכשיו כמה חיילים לתפוס אותם, ואולי יתפסו איזה 

פתרנו  הצלחנו,  הנה,  קיי,  או  אותו,  וישפטו  חייל 

הדיון  והדיון,  נמצאת שם,  את הבעיה. הבעיה לא 

לא נמצא במקום הנכון, כי הדיון הוא לא אם נגרם 

עוול לאישה הזאת, הדיון הזה במבוי הסתום, המבוי 

הסתום שכרגע הוא הדיון המוסרי שחס וחלילה אני 

לא חולק עליו אבל הדיון המוסרי כאילו מסיט—

דובר מהקהל: תסתכל על התמונה הזו, נראה לך 

את  להביע  חופשייה  באמת  הפלסטינית  שהאחות 

הדעה שלה כאן? את הרגשות שלה?

ארבעה  מסביבם  יש  תראה,  דובר אחר מקהקל: 

חיילים חמושים! 

גם אם היא היתה רוצה, גם אם  דוברת מהקהל: 



־ 119 ־־ 118 ־

המזרחים

מדינת ישראל המודרנית הכריזה על עצמה כעל מולדת לציבור 

ראשית,  עיקריות.  חברתיות  קבוצות  משלוש  המורכב  אזרחים 

לקבוצה  משתייכים  כחמישית  אזרחיה,  מיליון  כשבעה  מתוך 

שהממשלה והתרבות העממית מכנות "אזרחי ישראל הערבים", 

עצמם  לכנות  מעדיפים  אלה  ישראלים".  "ערבים  בקיצור  או 

או  ישראלים"  "פלסטינים  ישראל",  של  הפלסטינים  "אזרחיה 

 ,"48 "ערביי  מכונים  הם  בערבית  ישראל".  תושבי  "פלסטינים 

כיוון שהם אלה שנשארו בארץ לאחר הנכבה של 1948 ־ גירוש 

רוב הפלסטינים ממולדתם בידי מוסדות המדינה שבדרך, שנועד 

לאפשר את כינונה כישות ציונית. 

הקבוצה השנייה כוללת את המזרחים. הם מהווים כמחצית 

מכלל אזרחי ישראל, ובערך כ–60% מתושביה היהודים. הוריהם 

או הורי הוריהם היגרו לארץ בשנות החמישים של המאה העשרים 

ברובם. הם הגיעו ממדינות העולם הערבי והמוסלמי, או מאזורים 

בשולי אירופה שהיו נתונים בעבר לשלטון עות'מני ־ בין אם היו 

אלה מדינות ערביות כמו מרוקו, טוניסיה, מצרים, תימן ועירק, 

הודו.  ואפילו  בולגריה  אירן,  טורקיה,  כמו  אחרות  מדינות  או 

רשמית, הממשלה מכנה אותם "יוצאי אסיה ואפריקה", או "עדות 

המזרח". "מזרחים" הוא המונח הכוללני שבו הם משתמשים כשהם 

תובעים את זכויותיהם מבני המיעוט השליט ־ כשליש מאזרחי 

ממרכז  מוצאם  האשכנזים  אשכנזים.  המכונים  היהודים,  ישראל 

אירופה ומזרחה ובעבר הם דיברו יידיש. רובם הגיעו לארץ אחרי 

השואה. במינוח הישראלי הרשמי הם מכונים "קהילות אשכנז" 

 1.)Lavie 1992; Shohat 1988; Ducker 2005 ראו(

"יהודים- הכינוי  את  נפש  בשאט  דוחים  המזרחים  רוב 

אנטי–ציוניים  מזרחים  דעות  הוגי  על–ידי  להם  שניתן  ערבים", 

החילונים  האשכנזים  שרוב  בעוד  זאת,  עם  לישראל;  מחוץ 

ודומים  ביותר,  ממצאיה של דאקר על הדמוגרפיה בישראל הם העדכניים  	1

למדי לממצאים הקודמים המצוינים במאמר זה. דאקר מביאה בחשבון את 

היא  אך  התשעים,  בשנות  המדינות  מחבר  לישראל  המשמעותית  העלייה 

והלא–יהודים  היהודים  העולים  בין  ההבדלים  שיעורי  את  לזהות  מקפידה 

מהחלקים האסיאתי והאירופי של ברית המועצות לשעבר. העולים ממרכז 

המועצות  מברית  והקולניים  הבולטים  העולים  למזרחים.  נחשבים  אסיה 

לשעבר הם האשכנזים. יתר על כן, בעשרים שנות איסוף נתונים אמפיריים 

הניתוח  מבוסס  שעליהם  המקורות  מגוון  בכל  כמעט  גם  כמו  וארכיוניים, 

שבמאמר זה, העובדה שגזע ומעמד הולכים שלובי זרועות בחברה הישראלית 

בעברית.  שכתבו  הישראלית  החברה  חוקרי  בקרב  במחלוקת  שנויה  אינה 

היהודית  בחברה  הבין–גזעיים  ההבדלים  בדבר  אלו  מקובלות  אקסיומות 

בישראל אינן זוכות להכרה כה משמעותית מחוצה לה.

על  משקיפים  וכולם  להודות  כך  כדי  עד  צריכה 

האלו שהתצלום  מהמנגנונים  חלק  זה  הסיטואציה 

והתערוכה מנסים לתאר.

באמת  מה  לדעת  יכולים  לא  אנחנו  ארד:  בועז 

מתחננת,  היא  אולי  מודה,  היא  אולי  פה.  רואים 

אולי שניהם, אנחנו לא יכולים לדעת. איזה ידע יש 

בתצלום? הוא לא יכול להיות מקור של ידע!

אריאלה אזולאי: למה? למה לא? מקורות, יש לך 

איזשהו מקור של ידע שיש לו בחירה אחת? אני לא 

מכירה כאלה.

בועז ארד: כן. כן. המדע עוסק בזה. מנסה לעסוק 

בזה.

אריאלה אזולאי: יכול להיות.

בועז ארד: מים רותחים במאה מעלות, אי–אפשר 

להתווכח על זה.

אריאלה אזולאי: יכול להיות.

דובר מהקהל: גובה פני הים.

בועז ארד: לא, אם מישהו צילם תמונה ולא מחכים 

שישים שנה כדי לשאול מה מצולם שם, אלא עבר 

קצת פחות זמן, האיש שצילם יכול לספר.

שצילם,  שמצלם,  האיש  אבל  אזולאי:  אריאלה 

מיקי קרצמן אמר לך פה, בתור מי שצילם והביא 

אתה  הפריים,  את  טיפה  פותח  כשאתה  תמונות, 

מוציא טיפה את הפריים הצדה ופתאום המציאות 

לזה  חוזר  אתה  שאתה,  מה  אז  לגמרי  אחרת  היא 

זה  עדות,  זה  צריכים  שאנחנו  "מה  אומר,  ואתה 

אולי  פה  והצילום  אדם  של  ראשון  ממקור  עדות 

אומרת  זאת  לעדות",  אילוסטרציה  להיות  יכול 

הצילום עצמו לא מספק אותנו, זאת הטענה שלך. 

אנחנו צריכים את הצלם.

דוברת מהקהל: גם אם זה האמת היא תמיד תהיה 

חלק מהאמת, אתה לא יכול לתפוס את כל האמת 

לא בספר ולא בתמונה ולא בכלום. זה תמיד יהיה 

פריימים.

שזה  גם  לי  נראה  נראה,  אבל  כן,  ארד:  בועז 

איכשהו הדבר שלי חשוב להגיד, הוא לא הצילום 

של  הקריאה  או  השאלה,  או  הזה  הפרטיקולרי 

הצילום הזה. 

אותך  לשאול  רוצה  אני  רגע.  מהקהל:  דוברת 

משהו.

בועז ארד: מה?

דוברת מהקהל: אני רוצה לשאול אותך משהו.

בועז ארד: מה?

דוברת מהקהל: אני רוצה לשאול אותך, מה ניסית 

שונות,  קריאות  לו  שיש  זה  של  שהצילום,  לומר? 

שהבעיה האמיתית היא בעצם במציאות? 

פמיניזם מזרחי ושאלת פלסטין
א י ב ל ר  ד מ ס

מאנגלית: עמי אשר

 1 0 י  ל ו י  /   5 ק  ד ס



־ 121 ־־ 120 ־

מזהים עצמם ראשית כ"ישראלים" ורק אחר כך כ"יהודים", רוב 

המזרחים מזדהים ראשית כ"יהודים" ורק אחר כך כ"ישראלים". 

השיח הרשמי מטשטש את העובדה שרוב אזרחי ישראל הם 

ממוצא מזרחי. הלשכה המרכזית לסטטיסטיקה המציאה קטגוריה 

דמוגרפית גורפת ליהודים הישראלים: "ילידי הארץ". ללא מידע 

על ארצות מוצאם של הורי אותם "ילידי הארץ" וסביהם, ניתן 

באוכלוסייה  והאשכנזים  המזרחים  שיעורי  כי  בטעות  להסיק 

דומים זה לזה יותר מכפי שהם דומים בפועל. כשישראלים יהודים 

שורשיהם  את  מאבדים  הם  הארץ,  כילידי  מתוארים  צעירים 

ההיסטוריים בגולה, שורשים שמהם עדיין נגזרים תחומי זכויות 

המשפחות  בגודל  בפערים  בהתחשב  גזעי–אתני.  בסיס  על  יתר 

המזרחים  ־  השבעים  שנות  אמצע  עד  לאשכנזים  מזרחים  בין 

התאפיינו בשיעורי ילודה גבוהים בהרבה ־ ברור שרוב היהודים 

"ילידי הארץ" הם מזרחים )Ducker 2005(. עובדה זו, והעלמתה 

דפוסי  את  להבהיר  מיטיבה  הרשמיים,  הדמוגרפיים  מהנתונים 

האפליה בקרב האוכלוסייה היהודית. 

האשכנזית  העלייה  ראשית  מאז  הציונות  תולדות  לאורך 

מהמזרחים  היה  מצופה  המדינה,  ימי  תולדות  ולאורך  ב–1882, 

לוותר על תרבותם הערבית או הים תיכונית, על המבנה המשפחתי 

שלהם ועל שפת אמם הלא–אירופית ־ ערבית, פרסית, טורקית 

ועוד. עם עלייתם ארצה לאחר קום המדינה, הם שוכנו בעיירות 

פיתוח ובכפרים מדוכאים מבחינה כלכלית לאורך הגבולות. הם 

שייעדו  ממשלתי,  במימון  תעסוקתית  הכשרה  לתוכניות  הופנו 

אותם לעבודות צווארון כחול, בעוד שרבים מן האשכנזים קיבלו 

הישראלים,  לפלסטינים  בדומה  באוניברסיטאות.  הכשרתם  את 

הכלכליים,  במוסדות  מאוד  דל  לייצוג  המזרחי  הרוב  בני  זכו 

המשפטיים והתרבותיים של האליטה הישראלית. כך היה לא רק 

התנועה  כמו  פוליטיות  תנועות  בקרב  גם  אלא  אלה,  במוסדות 

בין  מרים  דעות  בחילוקי  המתאפיינת  בישראל,  הפמיניסטית 

פעילוֹת אשכנזיות למזרחיות. מיכאל זלצר, יהודי יליד פקיסטאן,2 

היה בשנות השישים דובר ועד העדה הספרדית בירושלים. בספרו 

 Selzer( ת  י ד ו ה י ה ה  נ י ד מ ה ל  ש ה  י צ ז י נ א י ר א ה

כי  טען  הוא   ,1967 מלחמת  לפני  קצר  זמן  לאור  שיצא   ,)1967

שייטמעו  מנת  על  התרבותיים  ממאפייניהם  טוהרו  המזרחים 

 Giladi 1990; Behar :במדינה בעלת הצביון האשכנזי )וראו גם

 .)Halevi 1987 ;2004 1998; שטרית

שהפך  הבריטית  הודו  של  לחלקה  מאירופה  היגרו  זלצר  מיכאל  של  הוריו  	2

לפקיסטן, אך הוא הזדהה כספרדי.

האליטיזם הפמיניסטי האשכנזי

את עליית הפמיניזם המזרחי בשנות התשעים יש למקם בהקשר 

של שליטת האליטה האשכנזית בזירה הציבורית בישראל ־ זירה 

הביטחוני.  השיח  הוא  בה  המרכזי  שהגורם  למדי,  ממדים  צרת 

גזענות  של  לקיומה  המודעות  את  מעמעם  הביטחוני  השיח 

פנים–יהודית באחדו את היהודים כנגד "האויב הערבי" )שטרית 

הזמן"  ב"פצצת  הדיון  דרך   ,)Madmoni-Gerber 2009  ;2004

לחילופין  או   ,)2006 וסופר  )ביסטרוב  הפלסטינית  הדמוגרפית 

באמצעות האדרתה של גבריות ישראלית משותפת )קפלן 1999(. 

יתר היבטיה של הזירה הציבורית נשלטים על–ידי תרבות עילית 

ועל–ידי תרבות פופולרית סטנדרטית המיובאות מצפון–אמריקה 

וממערב–אירופה. 

הישראלית  הציבורית  הזירה  של  והתכנים  המתאר  תוואי 

של  סגור  ממועדון  מורכבת  אשר  האליטה,  על–ידי  מעוצבים 

ושל  פיננסיים  נכסים  של  בין–דורית  הורשה  המבטיח  משפחות 

אילנות יוחסין ציוניים. ניידות כלפי מעלה כמעט אינה מתאפשרת 

לחסרי השורשים המתאימים, אלא אם יש להם קרובי משפחה, 

 Danet( שכנים וחברים קרובים שיכולים לסדר להם פרוטקציה

1989; עציוני-הלוי 1993(.3 

השבעים,  בשנות  לישראל,  האשכנזי  הפמיניזם  כשהגיע 

אנגלו–סכסי.  ממוצא  אשכנזיות  ברובן  היו  התנועה  חברות 

פעילותן כללה הקמת רשת מקלטים לנשים מוכות, ייסוד קווים 

גילוי  לניצולות  תמיכה  קבוצות  פתיחת  אונס,  לקורבנות  חמים 

עריות, הובלת תנועה לשיקום עובדות מין, ומאבק במסחור גופן 

 .)Swirski and Safir 1991 ;2006 של הנשים בפרסומות )ספרן

הפמיניסטיות האשכנזיות הללו, מהגרות בנות המעמד הבינוני, 

מן המרחב  לפנות עבור הפמיניזם חלק קטן  רב  הצליחו בעמל 

המרחב  ואילך,  השמונים  שנות  מאמצע  אך  הציבורית;  בזירה 

הליברלית  האשכנזית  מהאליטה  ה"גברות"  בידי  נוכס  שפונה 

אך  פוגעני,  או  ארכאי  אולי  נשמע  "גברות"  המונח  הוותיקה. 

זאת היתה אחת הקטגוריות שהבחינו בין קבוצות נשים יהודיות 

מתקופת המנדט ואילך. שתי הקטגוריות האחרות היו "פועלות" 

לוודאי  ו"עוזרות", שקרוב  בין אם אשכנזיות או מזרחיות ־  ־ 

האשכנזיות  הפמיניסטיות   .)Lavie 2007( כולן  מזרחיות  היו 

לאצולה  בהשתייכות  והן  בעושר  הן  ניחנו  הוותיקה  מהאליטה 

 Danet( דאנט  מברנדה  אמנם  שואלת  אני  "פרוטקציה"  המונח  ניתוח  את  	3

1989(, אך יש לציין כי ניתוחה את תרבות ה"פרוטקציה" הישראלית מקבל 

כמובנת מאליה את הגזענות המובנית של הפרויקט הציוני, ולפיכך מתעלם 

מבעיית הגזענות הפנים–יהודית בישראל.

האישה  מעמד  לקידום  לפעול  להן  שאִפשרו  נכסים  ־  הציונית 

באמצעות אבותיהן, בעליהן או קרובי משפחה אחרים. עם קבוצה 

זאת נמנות למשל שולמית אלוני, רעייתו של ראובן אלוני, חבר 

ומרב  דיין;  דיין, בתו של משה  יעל  ותיק בממסד המפא"יניקי; 

ממנהיגי  נמיר,  מרדכי  היה  שדודה  בהרבה,  הצעירה  מיכאלי, 

היתה שרה לשעבר  אורה,  נמיר,  העבודה. אלמנתו של  מפלגת 

היה  מיכאלי  של  סבה  במפא"י.  עצמה  בזכות  חשובה  ומנהיגה 

ישראל קסטנר, עסקן ציוני בולט בעידן שקדם לקום המדינה. 

לפנות  מאוד  התקשו  הראשונות  המזרחיות  הפמיניסטיות 

מקום לסדר היום שלהן במרחב המצומצם שנותר בישראל לחברה 

הפמיניסטי  היום  סדר  של  ובמרחב  ממיליטריזם,  חפה  אזרחית 

קיבלו  לא  ואלה  שונים,  היו  המזרחיות  הנשים  צורכי  הליברלי. 

מענה באף אחד ממרחבי הדיון הקיימים. ה"גברות" מהאליטה 

לייצג את האם המתקיימת מקצבאות הביטוח הלאומי,  התקשו 

את פועלת הייצור מ"עיירת הפיתוח" על הגבול, או אישה שזה 

עתה איבדה את מקום עבודתה בשל "כלכלת אוסלו". הן לא היו 

מסוגלות לייצג גם את האינטלקטואלית המזרחית, שלא היו לה 

אילן יוחסין או פרוטקציה בעזרתם של קרובי משפחה מקושרים 

)Danet 1989(, כך שתוכל לקבל משרה במסלול קביעות ב"חונטה 

 Lavie 1995, ;2002 האקדמית האשכנזית" של ישראל )דמרי–מדר

אקדמית  "חונטה  הביטוי   .)2002; Lavie and Shubeli 2006

הציבור  של  בשיח  מאוד  רווח  אקדמית"  "חונטה  או  אשכנזית" 

הישראלי שמחוץ להיכלי השן, במיוחד בקרב גולשי האינטרנט, 

הבלתי–חדירות  לנוכח הרשתות  הניכור שלו  על תחושת  ומעיד 

של האליטה האקדמית )זריני 2004; בלכמן 2005(. 

הפמיניזם המזרחי

בישראל  היחידה  הפמיניסטית  התנועה  הוא  המזרחי  הפמיניזם 

שהחברות בה מגיעות מכל מגזרי החברה, ובכללן אינטלקטואליות, 

אמניות, עוסקות זעירות, פועלות שפוטרו, ואמהות חסרות בית 

נולדה מתוך רצונן של נשים מזרחיות  )שירן 2002ב'(. התנועה 

להעניק סיוע מיידי עבור נשים בקהילותיהן המנוחשלות, ובבד 

בבד לקדם העצמה וצדק חברתי ארוכי טווח. הן שאבו את השראתן 

מקולותיהן של הפמיניסטיות השחורות בארצות הברית, שהחלו 

לטעון בשנות השבעים כי הפמיניזם הלבן לא הצליח להתעלות 

מעל הגזענות, האתנוצנטריות וחוסר השוויון שאפיינו את הזירה 

הליברליות  הפמיניסטיות  התנועות  ואת  המערבית  הציבורית 

 Anzaldúa and Moraga 1983; Cade 1970; Carby( בתוכה 

מחשבתיים  זרמים   .)1982; Giddings 1985; Lorde 1984

מגיעים לרוב מארצות הברית לישראל באיחור של כעשר שנים. 

באמצע שנות השמונים אם כן, ביוזמת הפעילוֹת הפמיניסטיות 

מזרחיות  נשים  של  קבוצה  נפגשה  כהן,  וחנה  סוּגאבקר  אילנה 

בתל–אביב. הוריה של סוּגאבקר היגרו לישראל מהודו, ואילו כהן 

היא בת למהגרים מפרס. חברות הקבוצה האחרות היו התימניות 

יונית מנצור ויעל צדוק; התימנית–מרוקאית רונית דגן–טימסית; 

העירקיות אילנה שמאי, רותי גור, אירית דאלוּמי ושושה גורן; 

המצרית ויקי שירן; והפרסית זהבה גולדשטיין. כולן היו ציוניות, 

המעמד  בנות  של  החזקה  ההשפעה  על  ביקורת  מתחו  הן  אך 

האנגלו–סקסי הבינוני–גבוה על ה"גברות" הפמיניסטיות בארץ, 

מזרחיות  נשים  כלפי  וגזענותן  שלהן  היתר  זכויות  על  גם  וכן 

ופלסטיניות–ישראליות )שירן 2002ב'(. שיח מזרחי של התנגדות 

היה קיים בישראל מאז שנות העשרים של המאה הקודמת, כאשר 

תימנים שהובאו לפלסטין בתור "פועלים טבעיים" של אשכנזי 

רק  אולם   ;)1978 )קפרא  מקצועי  באיגוד  התארגנו  המושבות 

כחברות  עצמן  מזרחיות את  נשים  זיהו  באמצע שנות השמונים 

בקטגוריה זו )Shiran 1991; שירן 1996; שוחט 1996(. 

העמותות  של  המרכזי  האירוע  השבעים,  שנות  שלהי  מאז 

הפמיניסטיות בישראל הוא הכנס הפמיניסטי השנתי. עד 1991, 

כמעט כל הדוברות ומנחות הסדנאות בו היו אשכנזיות. הן כללו 

לשוויון  סמלית  כמחווה  ספורות,  ופלסטיניות  מזרחיות  נציגות 

גזעי–אתני )שדמי 2001(. בקבוצת הנשים של תל–אביב נהוג היה 

 ,)Lorde 1984( לורד  אודרי  של  המסורת  כמיטב  להתבדח,  אז 

של  טפן  על  ושומרות  בתיהן  את  מנקות  המזרחיות  הנשים  כי 

הפמיניסטיות האשכנזיות, למען תוכלנה אלה להקדיש את מרצן 

לפמיניזם. חברות הקבוצה נהגו גם הן לכנות את הפמיניסטיות 

מהמעמד הבינוני–גבוה "גברות". 

ולהשתתף  להמשיך  המזרחיות  קבוצת  סירבה   ,1991 בשנת 

באופן סמלי בלבד בכנסים השנתיים. הן תבעו ייצוג יחסי לכל 

אחת משלוש הקבוצות העיקריות של אזרחי ישראל: פלסטיניות, 

נאלצו  שבה  הראשונה  הפעם  זאת  היתה  ואשכנזיות.  מזרחיות 

אשכנזיות להתמודד עם זכויות היתר הגזעיות/מעמדיות שלהן, 

והן התקשו בכך. הפמיניסטיות המזרחיות ניצחו במאבק הזה, לאור 

הפלסטינית  הנציגה  ושל  היחידה  המזרחית  הנציגה  של  סירובן 

כי  גילו  האשכנזיות  הפמיניסטיות  תאנה.  כעלי  לשמש  היחידה 

הפלורליזם  ערוות  להיחשף  עלולה  אלה  של  השתתפותן  ללא 

הליברלי שלהן.

ב–1994 דרשו הפמיניסטיות המזרחיות שהחברות הלסביות 

האירועים  כל  כמעט  ואילך,  מאז  היחסי.  בייצוג  ייכללו 



־ 123 ־־ 122 ־

ב"שיטת  מנוהלים  בישראל  לאקדמיה  שמחוץ  הפמיניסטיים 

אשכנזית,  דוברת  סדנה  או  פאנל  כל  כוללים  שבה  הרבעים", 

דוברת מזרחית, דוברת פלסטינית ודוברת לסבית )ברקאי 1993; 

בן צבי 1994; שירן 1995(. לעומת זאת, האירועים הפמיניסטיים 

האקדמיים עודם כמעט על טהרת האשכנזיות. 

הפמיניסטיות המזרחיות שמו לב לכך ששילוב נציגה לסבית 

הכפיל את הייצוג האשכנזי באירועים פמיניסטיים, שכן הטאבו 

הפטריארכלי הערבי במשפחות מזרחיות ופלסטיניות כאחת מביא 

כמזרחית  איתה  לחיות  יותר  שקשה  זהות  היא  שהלסביוּת  לכך 

ההטרו– בישראל  זאת,  עם  כאשכנזית;  מאשר  פלסטינית  או 

הפריבילגיות  כל  על  ־  אשכנזיות  לסביות  אפילו  נורמטיבית 

לפיכך  למנודות.  עדיין  נחשבות  ־  שלהן  המעמדיות–גזעיות 

החליטו הפמיניסטיות המזרחיות ללחוץ על הלסביות לשמור על 

ייצוג יחסי בתוך שורותיהן, במקום לקרוא לביטול שיטת הרבעים 

)שירן 1995(. 

האירועים  ברוב  המנחה  הכלל  היתה  הרבעים  שיטת 

הפמיניסטיים הלא–אקדמיים בארץ ־ עד לראשית האלף החדש. 

הבעיה  כי  רבות  אשכנזיות  פמיניסטיות  החליטו  עת  באותה 

עם  האשכנזיות  טהרת  שעל  הפאנל  לשיטת  וחזרו  "נפתרה", 

נוכחות מזרחית ו/או פלסטינית סמלית. הפמיניסטיות המזרחיות 

ניסו לערער על כך, אך ללא הצלחה רבה, שכן באותה העת חוו 

לחברותיהן  שהכירו  התודה  עקב  נאמנות  קונפליקט  מהן  כמה 

אותן  וקידמו  טובות",  כ"מזרחיות  אותן  זיהו  אשר  האשכנזיות, 

בהתאם. 

בעקבות האינתיפאדה השנייה )2005-2000(, החלו פעילוֹת 

הפלסטיני–ישראלי  הציבור  מקרב  רבות  פמיניסטיות  ועמותות 

עשו  הן  הישראלית.  הפמיניסטית  התנועה  אירועי  את  להחרים 

זאת מתוך מחאה על השתתפותן של מתנחלות )אשכנזיות ברובן( 

המאמינות  דתיות  נשים  של  השתתפותן  ועל  אלה,  באירועים 

הירוק(.  הקו  בתוך  חיות  הן  אם  )גם  ה"שלמה"  ישראל  בארץ 

האירוע היחיד שעודו ממשיך לדבוק בשיטת הרבעים הוא הכנס 

הפמיניסטי השנתי.

בין הפמיניסטיות בנות האליטה האשכנזית לבין הפמיניסטיות 

המזרחיות והפלסטיניות–ישראליות היו כמה וכמה הבדלים, אך 

העמוק ביותר מביניהם הוא שאלה האחרונות מקדישות את מרצן 

הכרעה  קיבלו  האשכנזיות  שהפמיניסטיות  בעוד  לקהילותיהן, 

אסטרטגית להתמקד בפעילותן בשאלת פלסטין. 

הפמיניזם הישראלי ושאלת פלסטין

בין  העמוק  לפער  ביותר  הטובה  ההמחשה  היא  פלסטין  שאלת 

הישראליות  הנשים  מרבית  לבין  האשכנזיות  הפמיניסטיות 

היהודיות ־ המזרחיות המנוחשלות. את המונח "שאלת פלסטין" 

אני שואבת משם ספרו של אדוארד סעיד )Said 1979(, העוסק 

אך  לנהר.  הים  שבין  באזור  לפלסטינים  הציונות  בין  בסכסוך 

מבחינת רוב הפמיניסטיות האשכנזיות, התופסות עצמן כנציגות 

כלל הנשים בישראל, פלסטין איננה אלא הגדה המערבית ורצועת 

בודד  אינו  בארץ  האשכנזי  הפמיניזם   .)Swirsky 2002( עזה 

בתפיסתו זו ־ שאלת פלסטין היתה לנושא שכיח לפעילוּת בקרב 

פמיניסטיות במערב, אשר רבות מהן, בפרט בצפון–אמריקה, הן 

 Young 1992; Sturm 1992;( פרוגרסיביות  יהודיות אשכנזיות 

 .)Berger-Gluck 1994; Segal 2007; Dworkin 2002

לחלוקה  מודעות  אינן  בגולה  האשכנזיות  היהודיות  רוב 

בעוד  הראשון.  והעולם  השלישי  העולם  יהודי  בין  הדמוגרפית 

ש–15% מיהודי העולם הם מזרחים, הרי שרובם חיים בישראל. 

 Swirski( רוב יהודי העולם הם אשכנזים, והם חיים בעיקר בגולה

1989(. לאורך ההיסטוריה, הפמיניסטיות האשכנזיות בגולה גילו 

נכונות להיאבק בגזענות בחברות שבהן חיו: יהודיות פרוגרסיביות 

ורדיקליות ניצבו בחזית המאבק בגזענות, בין אם בדרום–אפריקה 

המעבר  עם  הברית.  בארצות  האזרח  זכויות  מתנועת  כחלק  או 

מהגל הראשון של הפמיניזם בארצות הברית לגל השני, היו אלה 

פמיניסטיות יהודיות אקדמאיות ופעילוֹת שטח אשכנזיות אנטי–

בין הפמיניזם הלבן  גשרים  לבנות  רדיקליות שהצליחו  גזעניות 

רבות  אשכנזיות  פמיניסטיות  השחור.  הפמיניזם  לבין  הרדיקלי 

ישראל  של  הקולוניאליים  הצעדים  נגד  בהתמדה  מחו  מהגולה 

כלפי לא–יהודים בשטחים הכבושים. יחד עם זאת, עומק הפער 

הגזעי התוך–יהודי בישראל לא התחוור לפמיניסטיות היהודיות 

הפרוגרסיביות והרדיקליות בחו"ל; זאת מפני שהשיח המזרחי על 

הגזענות התוך–יהודית בישראל לא הצליח לפרוץ מדל"ת אמותיו, 

עקב מחסום השפה האנגלית אשר מנע ממנו להישמע מעבר לים, 

.)Lavie 2006( ועקב צנזורה מצד ההגמוניה האשכנזית

בסיום  כן  אם  מתמקדות  האשכנזיות  פמיניסטיות–השלום 

הכיבוש בפלסטין של הגדה המערבית ורצועת עזה, וכמה מהן אף 

זכויות לאזרחיה הפלסטינים של  נאבקות במקביל למען שוויון 

ישראל; עם זאת, הן מתנערות מאחריותן לדיכוי הגזעי, הכלכלי 

ומהשתתפותן  ישראל,  היהודים של  אזרחיה  רוב  והתרבותי של 

על  שיח  ייצור  באמצעות  הבעיה  מן  עצמן  מרחיקות  הן  בו. 

והלאומית,  ההומוגנית  החיצונית,  ה"אחרת"  בתור  הפלסטינית 

בשאלה  הנצחי  הישראלי  לוויכוח  רלוונטית  שאינה  ה"אחרת" 

 .)Lavie 2010( "מיהו יהודי"

עבור  כ"אחרת"  אפוא  משמשת  הפלסטינית  האישה 

הפמיניסטיות האשכנזיות, המכירות בהבדל בינן לבינה, מטפחות 

מימון  להשגת  המלך  דרך  זוהי  משאבים.  בו  ומשקיעות  אותו, 

אירופי או צפון–אמריקאי לפעילותן. קל יותר ל"גברות" השלום 

פמיניסטית  כסוגיה  פלסטין  שאלת  עם  להתמודד  האשכנזיות 

דיאלוג  לקיים  יכולות  הן  בה  העיסוק  במסגרת  שכן  מובהקת, 

עם אליטה לאומית פלסטינית דוברת אנגלית, שרכשה השכלה 

עם  מפגשים  לנהל  נאלצות  לא  הן  מערבית.  חילונית–ליברלית 

בנות המעמד הפלסטיני הנמוך ־ נשים השייכות ברובן לתנועות 

אִסלאמיסטיות כמו החמאס, בשל אכזבתן מהעמותות של הפמיניזם 

 Jad( התמקצעות  של  תהליך  שעברו  הקוסמופוליטי,  הפלסטיני 

 .)Merry 2006, Alvarez 1994 :2005; וראו כהשוואה

בהתאם לכך, כמעט כל העמותות הפמיניסטיות הישראליות 

ל )להלן: הקרן  א ר ש י ל ה  ש ד ח ה ן  ר ק ממומנות על–ידי ה

 U S / I s r a e l  W o m e n החדשה( ועל–ידי הקרן האמריקאית

התומכות  אלה,  קרנות  נשים–לנשים(.  )להלן:   t o  W o m e n

האקדמי,  היום  סדר  על  השפיעו  נאורה,  שמאלית  בציונות 

הפוליטי, התרבותי והחברתי של הפמיניזם הישראלי ושל לימודי 

הישראלית  ושלוחתה  החדשה,  הקרן  בארץ.  והמיגדר  הנשים 

ל )שירותי תמיכה וייעוץ לארגונים(, מִקצעו את העמותות  " י ת ש

משבר  בתקופות  גם  תעסוקה,  הזדמנויות  והציעו  הפמיניסטיות 

הפעילוֹת  נדרשו  ההתמקצעות  בעקבות  אולם  ואבטלה.  כלכלי 

המועסקות בעמותות לעמוד בראש ובראשונה בציפיות התורמים 

היושבים בגולה, וכך היא הובילה לדה–פוליטיזציה של כמה מהן. 

העומדים  המנכ"לים  משכורות  משולמות  החדשה  הקרן  מכספי 

החדשה  הקרן  כספי  ברובם;  אשכנזים  שהם  העמותות,  בראש 

ברובן,  ופלסטיניות  מזרחיות  לעובדות,  משכורות  גם  מממנים 

אשר היקף העסקתן עומד על חצי, רבע או שמינית משרה. נוהג 

זה מגביל פעילוֹת שטח רבות למשרות עם שכר שעתי מפוצל, 

ללא הטבות או זכויות סוציאליות. 

כופה  גם  החדשה  הקרן  לעמותות,  מענקיה  את  בחלקהּ 

הפמיניסטית  האליטה  המחאה:  בתחומי  עבודה  חלוקת  דפוסי 

הפרוגרסיבית–ליברלית, הממומנת על–ידי הקרן החדשה ועל–ידי 

נשים–לנשים, מוחה על הפרות זכויות האדם והאזרח של פלסטינים 

בשטחים הכבושים, או אפילו בישראל גופא, תוך שימוש בשפה 

והשיח  הילידיוּת  שיח  כולל  האדם,  זכויות  של  הקוסמופוליטית 

של מאבק "האומות הראשונות" )"First Nations"( באמריקה. 

הגופים המממנים אינם מתנגדים לשימוש שעושות עמותות אלה 

"גזענות" או "אפרטהייד" לתיאור האידאולוגיה  כגון  במונחים 

והפרקטיקה המפלה של המשטר הישראלי נגד פלסטינים. מדינת 

ישראל אף מתירה כיום לאזרחיה הפלסטינים ־ בפיקוח צמוד ־ 

לנהל עמותות משל עצמם לקידום זכויות אדם, עמותות הממומנות 

מקבלות  אלה  עמותות  החדשה.  הקרן  על–ידי  בעיקר  הן  אף 

ההפרדה  מדיניות  נגד  פעילויות  ומקיימות  להפגנות  היתרים 

המממנים,  הגורמים  גם  כמו  השלטונות,  ישראל.  של  הגזעית 

בישראל  הפלסטינים  של  האדם  לזכויות  בעמותות  משתמשים 

לסובלנותם;  כהוכחה  הפרוגרסיבית  האשכנזית  האליטה  ושל 

הפלסטיניות  העמותות  את  מגבילה  החדשה  הקרן  למעשה,  אך 

להפצת  בפעילותן  צעדיהן  את  מצרה  היא  האדם:  זכויות  למען 

הבין–גזעיים  לפערים  בנוגע  הפלסטיני  הציבור  בקרב  המידע 

יהודית  "מדינה  במושג  הפנימית  לסתירה  או  הציונות,  בשורות 

כן  אם  תומכות  האשכנזיות  פמיניסטיות–השלום  דמוקרטית". 

בעלות  הן  בעת  ובה  ישראל,  אזרחיות  הפלסטיניות  בפעילוֹת 

השפעה על חלק ניכר מהמימון המגיע לעמותותיהן.

שאלת פלסטין מהווה כר צמיחה ממומן היטב לאקטיביזם 

ודו–קיום". בהקשר  ישראלי, בכפוף למצע האוטופי של "שלום 

הנוכחי של הסכסוך הישראלי–פלסטיני, הביטוי "דו–קיום" מציין 

המשמשים  וישראליים  פלסטיניים  מפגשים  של  ז'אנר  בפועל 

לשלום  אפשריות  הצעות  ולהעלאת  ישנות  תלונות  לאוורור 

קבוצתית  בדינמיקה  העוסק  מקצועי  מנחה  פעם,  לא  המיוחל. 

כלל, הישראלים המגיעים למפגשים  בדרך  מנהל את התהליך. 

המפגשים  הבינוני–גבוה.  האשכנזי  מהמעמד  באים  אלה 

מתקיימים באכסניות מפוארות בחיק הטבע, במטרה ליצור את 

העבר  לטראומות  לאפשר  מנת  על  הנדרשת  השלווה  האווירה 

לשכוך. כאשר נערכים מפגשי ה"דו–קיום" הללו מחוץ לישראל, 

הם מתנהלים בשפה האנגלית. הדבר מגביל עוד יותר את הרכב 

המשתתפים, כיוון שבעולם שאינו דובר אנגלית, קיים קשר מובהק 

בין שליטה באנגלית לבין הקוסמופוליטיות המאפיינת אליטות. 

כאשר נערכים המפגשים בישראל, תרגיל הדו–קיום המוגבל בזמן 

ובמרחב מתנהל לרוב בעברית, שפת הכובשים, שכן הפלסטינים 

הכבושים דוברים עברית שוטפת, ולעומתם הישראלים מתקשים 

בערבית. לא בכדי הכתירו כמה פלסטינים את מפגשי הדו–קיום 

בכינוי החיבה העוקצני "דוּקי" )Lavie 2006 ; שובלי 2006(. 

בעידן שבו משתלטות העמותות על הזירה הציבורית, ושבו 

 Alvarez 1994, Merry( הפמיניסטיות  העמותות  התמקצעו 

מימון  להשגת  קסם  כמילת  משמש  "דו–קיום"  הביטוי   ,)2006



־ 125 ־־ 124 ־

לפרויקטים מקומיים. סכומי עתק זורמים לידי "פמיניזם ה–דוּקי" 

מהאיחוד האירופי, ומארגונים יהודיים בגולה כמו נשים–לנשים 

וקרנות אחרות של יהודיות אמריקאיות. בזכות יוקרת ה"דוקי", 

הוא מצליח לגייס תקציבים נאים. כך למשל בסוף 2002 הוערך 

דולרים  מיליוני  כתשעה  מקבלת  והדו–שיח  השלום  תנועת  כי 

בשנה בתרומות פטורות ממס מארצות הברית ומאירופה )אטינגר 

הפלסטינית  האליטה  עם  הטקסיים  הדו–קיום  מפגשי   .)2003

החילונית מרמאללה אפשרו לפמיניסטיות האשכנזיות להימנע 

שלהן  והמעמדיות  הגזעניות  הקדומות  הדעות  עם  מהתמודדות 

גזענותן  את  מזרחי.  שמוצאן  ישראל  אזרחיות  רוב  נגד  עצמן 

כלפי  הפגינו  שאותה  זחוחה,  בנדיבות  המירו  הן  התוך–יהודית 

מהגדה  האנגלית  דוברות  והנוצריות  המוסלמיות  הפמיניסטיות 

המערבית )ובמידה פחותה בהרבה, מעזה(. 

ונשים–לנשים  ומה בדבר עמותות מזרחיות? הקרן החדשה 

אינן משקיעות בהיקף דומה במימון פעילויות מחאה והתגייסות 

לעמותות  ייחדו  המממנים  הגורמים  אלה.  בסוגיות  עממית 

להיות תחליף לתוכניות הרווחה  המזרחיות תפקיד אחד בלבד: 

הממשלתיות, שקוצצו עד מאוד. עמותות פמיניסטיות מזרחיות 

למעגל  לשוב  המעוניינות  לנשים  לסייע  כדי  בעיקר  ממומנות 

העמותות  עם  זעירים.  עסקים  להקמת  סדנאות  דרך  העבודה, 

ביתי  בישול  ־  עסק"  מבשלות  "נשים  נמנות  כך  הממומנות 

למכירה, הפועלת במציאות של שוק קייטרינג תחרותי ומקצועי 

בשוק  הפועלת  יד,  בעבודת  רקמה  למכירת  עמותה  וכן  מאוד, 

בקולקטיבים  מאוכלס  שכבר  אתניות,  יד  מלאכות  של  הנצלני 

אקזוטיים יותר לרקמה ואריגה של נשים בדואיות. כשהעמותות 

המזרחיות מסרבות להפוך לארגוני צדקה או לפעול בסגנון "ים 

בקיצוץ  המממנים  איומי  באמצעות  מנוטרלות  הן  דמעות",  של 

של  תלותו  עקב   ,)2004( אבידוב  שטענה  כפי  במענקיהן.  חד 

משנה  לקבלן  הפך  הוא  אלה,  מעין  בקרנות  המזרחי  הפמיניזם 
מעוקר–פוליטית של הפמיניזם האשכנזי מהזרם המרכזי. 

את  לתקוף  נהגו  האשכנזיות  הפמיניסטיות  לאחרונה,  עד 

הצבע  פערי  טשטוש  תוך  כ"מתבכיינות",  המזרחיות  אחיותיהן 

יהודית  נשית  אחווה  במסווה של  המזרחיות  לבין  בינן  והמעמד 

)שירן 2002א'; Morgan 1970(. התוצאה היתה נתק כמעט מוחלט 

בישראל,  הפלסטיניות  לאחיותיהן  המזרחיות  הפמיניסטיות  בין 

ולדיכוי  פטריארכיה  של  דומים  למבנים  כפופות  היותן  אף  על 

בידי  אם  ובין  ואשכנזיות,  אשכנזים  בידי  אם  בין  ־  רב–צירי 

הגברים המזרחים או הפלסטינים של קהילותיהן. הפמיניסטיות 

לקיים  כיום  מסוגלות  הישראליות  והפלסטיניות  המזרחיות 

כאשר  גם  האשכנזיות,  פמיניסטיות–השלום  בתיווך  רק  דיאלוג 

 Lavie 1995; Ebron( אלה אינן נוכחות פיזית במהלך הדיאלוג

כן, העדר שליטה בשפה האנגלית  יתר על   .)and Tsing 1995

בחו"ל  האוניברסיטאות  במיטב  שנרכשה  בהשכלה  ומחסור 

ליצור  לפמיניסטיות המזרחיות  אינם מאפשרים   )Lavie 2006(

הגבוהים  המעמדות  בנות  הלאומיות  הפמיניסטיות  עם  קשר 

מהרשות הפלסטינית, שרכשו לעצמן זכויות יתר שכאלה בדומה 

לרבות מפמיניסטיות–השלום האשכנזיות. 

לפמיניסטיות–השלום  כן  אם  מאפשרת  פלסטין  שאלת 

עם  וממונן  יוקרתן  עוצמתן,  את  מלחלוק  להימנע  האשכנזיות 

ה"אחרות" הפנימיות של החברה הישראלית ־ הנשים המזרחיות. 

הפמיניסטיות המזרחיות מזהות אירוניה עמוקה בשימוש שעושות 

אחיותיהן האשכנזיות בשפת זכויות האדם כשמדובר בפלסטינים, 

התרבותיות  החברתיות,  זכויותיהם  בנושא  שתיקתן  רקע  על 

והכלכליות של המזרחים, ומחסום הצבע שמדכא אותם. שתיקה 

אירונית זו אינה אלא חלק קטן מהפרקטיקות ומקווי המדיניות 

 1977 שנת  מאז  ימינה  להקצין  בישראל  הנשים  לרוב  שגרמו 

 .)Lavie 2010(

תעתועי ה"שמאל" וה"ימין" בישראל

לשעבר,  העמים  מחבר  המהגרים  למעט  בישראל,  האשכנזים 

מצביעים  ורובם  והעליון,  הבינוני  למעמד  ברובם  משתייכים 

לשמאל.4 השמאל הפוליטי הישראלי מסכים ליישוב הסכסוך עם 

מפולג  הוא  אך  שלום,  תמורת  שטחים  של  בעסקה  הפלסטינים 

ממפלגות  המורכב  הציוני,  השמאל  עיקריות.  סיעות  לשלוש 

סוציאליסטית.  עד  ליברלית  בציונות  תומך  ומר"צ,  העבודה 

בעקביות  ניהל  זה  ציוני  שמאל  בשלטון,  כשהיה  זאת,  עם  יחד 

מדיניות סוציו–אקונומית ימנית. מצביעיו האמידים של גוש זה 

תעשיינים,  ־  האשכנזית  הכלכלית–פוליטית  האליטה  בני  הם 

 .)2006 שובלי   ;2006 )רידר  היי–טק  ואנשי  קבלנים  בנקאים, 

הקבוצה השנייה, הקטנה יותר, היא השמאל הפוסט–ציוני, המכיר 

במציאות הנכבה של 1948 ומקיים הפגנות פעילות נגד הכיבוש 

באינטרסים  כשמדובר  הציוני  מהגוש  נבדל  אינו  אך   ,1967 של 

התומך  הפוליטי  ובמנגנון  האשכנזית  האליטה  של  המעמדיים 

בה. לבסוף, ישנו מיעוט זעיר, השמאל האנטי–ציוני, שחבריו אף 

נעוצים  שורשיו  אך  ברובם,  האשכנזית  האליטה  עם  נמנים  הם 

השמאל האשכנזי הציוני זז בהתמדה ימינה; מפלגת "קדימה" למשל נחשבת  	4

כמפלגת "שמאל" עקב תמיכתה בנוסחת "שטחים תמורת שלום".

תומכת  זו  קבוצה  השישים.  שנות  של  האירופי  החדש  בשמאל 

נהנים היהודים מזכויות  יהודית, שבה  בהפיכת ישראל ממדינה 

יתר אזרחיות, למדינה חילונית עם אזרחות שווה לכל תושביה, 

ישראל  מדינת  קמה  שעליו  בשטח  שנשארו  הפלסטינים  כולל 

האנטי–ציוני  השמאל  מקרב  זעום  מיעוט   .1948 מלחמת  לאחר 

סבור שיש לכונן מדינה אחת ־ פלסטין/ישראל ־ שתקיף את 

שטחי ישראל, שטחי הגדה המערבית ושטח רצועת עזה. אף אחת 

מתנועות השמאל הללו לא הצליחה למשוך מזרחים. 

השמאל  סיעות  שכל  זלצר  מיכאל  טען   1967 מלחמת  ערב 

האשכנזי בישראל הפכו את היהודים לארים הרבה יותר מאשר 

הימין )Selzer 1967(. אנשי השמאל אימצו אמנם את שיח השלום 

והאהבה של תרבות הנגד הפוליטית של ההיפים, שהיה אופנתי 

בזמנו, כדי לחזר אחר הפלסטינים בסיסמאות שלום וסולידריות; 

למשקפיים  מבעד  הפלסטינים  את  ראה  שהשמאל  בעוד  אך 

־  עצמו  שלו  הערבים  את  לעכל  היה  יכול  לא  הוא  רומנטיות, 

המזרחים ־ כחלק מהסכסוך בין ישראל לשכנותיה. זלצר ציין כי 

השמאל לסוגיו התייחס למזרחים כאל סרח עודף של מה שכונה 

"שיח השלום". הוא טען כי ללא פירוק של משטר האפרטהייד 

השליטה  של  דה–אריאניזציה  על–ידי  ישראל  של  הפנים–יהודי 

וודאי  נשק,  תהיה שביתת  לא  בישראל,  וההגמוניה האשכנזיות 

שלא ישכון שלום בין ישראל לעולם הערבי. זלצר המשיך וקבע 

שהשמאל בארץ לא הצליח להבין "עד כמה משמעותית העובדה 

]...[ שהתברר כי האשכנזים אינם מסוגלים לחיות במחיצת אחיהם 

היהודיים בני המוצא הערבי" )שם, עמ' 94(. 

בעד  המזרחים  כל  כמעט  הצביעו   1977 שנת  של  בבחירות 

מנחם בגין, ובכך דחו את הציונות הגזענית של השמאל, ואת חוסר 

אשר  ובאפליה  בהשפלה  בגזענות,  להכיר  השמאל  של  יכולתו 

ממנה סבלו המזרחים תחת ממשלות מפא"י משנת 1948 ואילך. 

בגין, מנהיג מפלגת חירות הימנית שהיתה הרחק מחוץ לקונצנזוס 

הציוני הליברלי–סוציאליסטי, הפך בשנת 1959 לאחת הדמויות 

הנערצות על מזרחים רבים, כשהיה הפוליטיקאי הראשון שבא 

לביקור הזדהות עם מורדי ואדי סאליב. ואדי סאליב היה המאורע 

)שטרית   1948 לאחר  המזרחית  התודעה  את  שעיצב  הראשון 

2004(. בגין היה הפוליטיקאי האשכנזי הראשון שהכיר בפומבי 

באפליית המזרחים, המבוססת על מוצאם האתני הלא–אשכנזי. 

המזרחים  הצביעו  סאליב,  בוואדי  לביקורו  והודות  לכך,  הודות 

למפלגת הליכוד הימנית, יורשתה של חירות ההיסטורית, ב–1977 

ושנים לאחר מכן. 

מהכבשה  בגין  הפך   ,1977 בבחירות  הסוחף  ניצחונו  עם 

תרמה  ממשלה.  לראש  הישראלית  הפוליטיקה  של  השחורה 

השבעים  שנות  בתחילת  שחוללה  ההתקוממות  היתר,  בין  לכך, 

המזרחים  דור  מקרב  שעלתה  השחורים",  "הפנתרים  תנועת 

עם  בתיאום  פעלו  התנועה  חברי  סאליב.  ואדי  מורדי  שלאחר 

בסוף  להתגבש  שהחל  החדש  האשכנזי  האנטי–ציוני  השמאל 

לתנועת  סמלית  מחווה  הוא  ששמה  התנועה,  השישים.  שנות 

"הפנתרים השחורים" של אוקלנד, קליפורניה, ואשר מקורותיה 

למזרחה,  ירושלים  מערב  בין  הגבול  שלאורך  העוני  בשכונות 

סחפה בהפגנותיה כמעט את כל הגטאות המזרחיים בערי ישראל. 

בעקבות הנחיותיה של ראש הממשלה דאז גולדה מאיר, המשטרה 

למוות  נורו  פנתרים  כמה  בברוטליות.  הפגנותיהם  את  דיכאה 

מטווח קצר בידי צלפים. אחד מהם נעלם באופן מסתורי.5 אחרים 

שולבו ברבות הימים בעמדות ממסדיות. באשר לכל היתר, הרי 

שהמשטר הישראלי שולל מהם עד היום תעסוקה ודיור המכבדים 

את בעליהם. בדיוק כשעמדו נציגים מהתנועה לגבש קואליציה 

של ממש עם השמאל החדש האירופי הרדיקלי, הוחרמו דרכוניהם 

הציבור הרחב,  גם  כמו  ישראלים,  חוקרים  של חברי משלחתם. 

השחורים  הפנתרים  פעילוּת  של  הישירה  שהתוצאה  סבורים 

לידי  השלטון  מוסרות  והעברת  העבודה  מפלגת  נפילת  היתה 

בגין והימין. הימין הפוליטי הישראלי נשאר בשלטון משנת 1977 

ואילך, מלבד תקופות קצרות, והמשיך במדיניות שבה התחילה 

מפלגת העבודה ־ התנחלות בשטחים בהתאם לאידאולוגיה של 

ארץ ישראל השלמה )שטרית 2004(. 

מזרחים  פוליטיקאים  של  חדש  דור  השמונים,  בשנות 

התחבר לאידאולוגיית ארץ ישראל השלמה של הליכוד ולמפעל 

ראובן אברג'ל, ממייסדי הפנתרים  2009 עם  בינואר  ריאיון שקיימתי  לפי  	5

השחורים בירושלים, עובדיה הררי נורה מטווח קצר בידי שוטרים במהלך 

מרדף במאי 1971. עמיתו דניאל סעיל נמלט מישראל ב–1975, בתחילה לצרפת 

תעמולה  שידר  סעיל  כי  שמועה  היתה  אברג'ל,  לדברי  לספרד.  כך  ואחר 

בהמשך  לספרד.  שב  מכן  ולאחר  עירק,  ברדיו  בערבית  אנטי–ישראלית 

 .)1996 )פישר  שנית  נראה  לא  ומעולם  הישראלית,  לקונסוליה  נכנס  הוא 

פנתר אחר, קוקו )יעקב( דרעי, הוכה באכזריות במהלך ההפגנות של שנות 

שחורים  פנתרים  שבה  בתקופה  השמונים,  בשנות  בכלא  בהיותו  השבעים. 

דרעי  שבע,  באר  בכלא  ונכלאו  המחתרתית  פעילותם  בעוון  הופללו  רבים 

ישראל  בתולדות  הראשונה  הפעם  זו  היתה  למרד.  התארגנות  בראש  עמד 

שבה השתמש השב"ס בגז מדמיע ורימוני עשן בתאים הזעירים של האסירים 

זו.  היה המטרה העיקרית של השב"ס במהלך התקוממות  דרעי  היהודיים. 

יחזקאל כהן, פנתר שחור נוסף, נעצר בתור חבר בקבוצה אשכנזית בעיקרה 

־ "דרך הניצוץ", והואשם כאויב המדינה. האסיר המפורסם ביותר מקבוצה 

בכלא.  נוחים  מתנאים  נהנה  הלה  אדיב.  אודי  הקיבוצניק האשכנזי  היה  זו 

לעינויים.  מכולם  יותר  שנחשף  זה  גם  היה  בקבוצה,  היחיד  המזרחי  כהן, 

עצמותיו השבורות לא טופלו, והוא איבד כמעט כליל את כושר ראייתו. 



־ 127 ־־ 126 ־

מראשי  כמה  המוניציפלית.  בפוליטיקה  והשתלב  ההתנחלויות, 

העיר הללו המשיכו לכהונה בכנסת, ואף קיבלו תיקים בממשלה. 

כינור  עדיין  ניגן  מזרחים  פוליטיקאים  של  זה  חדש  קאדר  אך 

"הנסיכים".  שכונו  בליכוד,  האשכנזית  האצולה  לבני  שני 

של  הפוליטי  היום  סדר  את  קידמו  המזרחים  הפוליטיקאים 

הנסיכים, במקום את זה של קהילותיהם המזרחיות; מכאן, שגם 

אם למזרחים היתה עתה דריסת רגל בפוליטיקה, מצב הקהילות 

המזרחיות לא השתנה באופן משמעותי )שטרית 2004(. 

בישראל  היהודי  הרוב  לבני  היו  זו  בתקופה  זאת,  עם  יחד 

רבות  משפחות  הימין.  עבור  להצביע  להמשיך  טובות  סיבות 

מהמעמד התחתון ביקשו לצאת מהגטאות המזרחיים, בפרט לאור 

הדירות  למחירי  שגרמה  הארץ  במרכז  בערים  הנדל"ן"  "בועת 

להאמיר.6 

היחידה  האפשרות  מפא"י–העבודה,  ממשלת  שלטון  תחת 

לעקור  היתה  הדיור  לשיפור  העניים  בפני  פתוחה  שהיתה 

לשכונות  או  אדומים,  ומעלה  אריאל  כמו  גדולות  להתנחלויות 

הכבושה  פלסטין  בתוך  עמוק  שהוקמו  ירושלים  של  החדשות 

שלאחר 1967, שבה כונו פרויקטי שיפור הדיור בשמות נשגבים 

המשיכה  הליכוד  ממשלת  יעקב".  "נווה  או  זאב"  "פסגת  כמו 

לישראלים  בהתנחלויות  דיור  יחידות  בניית  של  במדיניות 

ואילך  השמונים  שנות  מאמצע  אולם  הבינוני–נמוך.  מהמעמד 

לא הסתפקו ממשלות הימין בהשקעה בהתנחלויות, ויזמו גם את 

פרויקט שיקום השכונות בגטאות המזרחיים ברחבי הארץ. על אף 

שבמסגרת הפרויקט לא נבנתה כמות מספקת של דירות חדשות, 

הרי שהוקמו מרכזים קהילתיים, ותשתיות החשמל והביוב שופרו 

באופן משמעותי. זאת ועוד: בתקופת שלטון הימין זכתה התרבות 

המזרחית לעדנה מחודשת ־ כל עוד נמנעה מחיבור בין זיקתה 

הערבית לזו של הפלסטינים )אברג'ל ולביא 2007(. 

הישראלים  ניהלו  ־   1999-1993 ־  אוסלו  שנות  במהלך 

הדרגתית  נסיגה  על  אמריקאי  בתיווך  ומתן  משא  והפלסטינים 

ומצרים  ירדן  מידי  שכבשה  השטחים  מן  מחלק  ישראל  של 

היתה  הישראלי  לציבור  שהוצעו  מה"סוכריות"  אחת  ב–1967. 

של  גלובליזציה  בזכות  מיידי,  אזורי  כלכלי  לשגשוג  ההבטחה 

מחירי הנדל"ן במרכז ישראל עלו באופן חד בתחילת שנות התשעים עקב גל  	6

העלייה של האשכנזים מחבר המדינות. "העלייה הלבנה", כפי שכונתה בידי 

 Lavie( הנהגת מפלגת העבודה, אמורה היתה לגאול את ישראל מהתמזרחות

1992(. היהודים שהגיעו מחלקה האירופי של ברית המועצות לשעבר קיבלו 

סובסידיות ממשלתיות נדיבות לשכירת או קניית דירות. הם העדיפו לגור 

בערים במרכז ישראל כדי ליהנות מאפשרויות תעסוקה וחינוך משופרות. 

איגודים  פירק  בשלטון,  אז  שהיה  העבודה–מר"צ,  גוש  המשק. 

מקצועיים והעביר מפעלים למצרים, ירדן, דרום–אפריקה ודרום–

מזרח אסיה. האליטה השמאלית השקיעה בסדנאות יזע בחו"ל, 

לפועלות  כתחליף  ־  רעב  בשכר  זרים  עובדים  בארץ  והעסיקה 

וניצן  ביכלר   ,Lavie 2010( במפעלים  ופלסטיניות  מזרחיות 

2001(. הנהגת השמאל הציוני אף נקטה צעדים לקראת הפרטת 

השמאלנים  הרווחה.  בקצבאות  קיצוץ  ויזמה  הציבורי,  המגזר 

שחששו  כיוון  כך,  על  מחו  לא  והאנטי–ציוניים  הפוסט–ציוניים 

ברטוריקה  השתמש  הימין  השלום.  בתהליך  תפגע  שמחאתם 

בתמיכת  לזכות  כדי  חברתי  וצדק  אתני  מוצא  של  פופוליסטית 

המזרחים ־ עד 2003, כשבנימין נתניהו כשר האוצר קיצץ כמעט 

את כל מה שנותר מזכויות הרווחה, ובכך חשף את הרטוריקה הזו 

במערומיה. 

השמאל  של  רבות  בהפגנות  הנשמעות  הסיסמאות  אחת 

הישראלי על כל גווניו היא "כסף לשכונות" ־ כלומר לשכונות 

להתנחלויות".  "ולא  ־  המזרחיות  הפיתוח  ולעיירות  העוני 

ושואל:  מתעתעת,  בסיסמה  מדובר  כי  טוען   )2006( שובלי  רפי 

ממוצא  העניים  למען  הישראלי  האשכנזי  השמאל  נאבק  ממתי 

ולאפשרויות  החם  לבית  נאותה  חלופה  לספק  מנסה  או  מזרחי, 

הניידות כלפי מעלה שמצאו המזרחים בימין? למרבה האירוניה, 

הציונות הסוציאליסטית הנאורה  נושאי הדגל של  הקיבוצים ־ 

־ הם אלה שניצלו את המזרחים יושבי עיירות הפיתוח שהוקמו 

זכויות  וללא  רעב  בשכר  שחורים  פועלים  בהעסיקם  סביבם, 

נוהג להציג  כי השמאל האשכנזי  מציין  )שטרית 2004(. שובלי 

את  מפזם  השמאל  ופרימיטיבי.  לאומני  כהמון  המזרחים  את 

הסיסמה "כסף לשכונות, לא להתנחלויות" כמעט תמיד בהקשר 

של הכיבוש הצבאי של השטחים ב–1967, אך הוא אינו נותן דעתו 

הוא  אין  המתנחלים;  של  השקט  הרוב  הם  שהמזרחים  כך  על 

משמיע את הסיסמה בהקשר של הגזענות והמחסור המאפיינים 

את החיים בשכונות העוני של נצרת הפלסטינית או של נצרת–

עלית המעורבת, שלא לדבר על שכונות דרום תל–אביב, אליהן 

כדי  רק  שניים  או  קילומטר  תל–אביב  מצפון  השמאלנים  ייסעו 

לאכול כבד אווז בלאפה.7 שובלי מסיק שהשימוש שעושה השמאל 

בסיסמה זו, במובן מסוים רק מסית את המזרחים נגד הפלסטינים, 

בהשמיטו את ההקשר החברתי הנוגע להרכב האתני של שכונות 

העוני או ההתנחלויות ־ לעומת ההרכב האתני של השמאל. 

ניתוח מאיר עיניים של חלוקתה של תל–אביב ל"עיר לבנה" ול"עיר שחורה"  	7

מופיע אצל רוטברד )2005(.

הפמיניסטיות האשכנזיות של השמאל הגיבו להפרות זכויות 

הראשונה  האינתיפאדה  במהלך  ישראל  של  החמורות  האדם 

)2003-1987( והאינתפאדה השנייה )2005-2000(. גילה סבירסקי, 

ממייסדות "נשים בשחור" ו"קואליציית נשים לשלום", מיטיבה 

השלום  פעילוֹת  של  האמיצות  פעולותיהן  את  בכתביה  לתאר 

הגדה  תושבי  הפלסטינים  עם  סולידריות  שהפגינו  הישראליות, 

במהלך האינתיפאדה השנייה: הן סיכנו את חייהן בחלוקת מזון 

זית, וחשפו עצמן  לכפרים נצורים, מנעו בגופן עקירה של עצי 

שצעדו  שעה  ימנים  ישראלים  של  ומילולית  פיזית  לאלימות 

על מנת "להעלות את השלום על ראש שמחתה של ירושלים" 

הרבה  הפגינו  אשכנזיות  פמיניסטיות  ככלל,   .)Swirsky 2002(

יותר מגברים אשכנזים. השילוב של היותן נשים והיותן בעלות 

שהפגנותיהן  ההסתברות  את  הפחית  מעמדיות,  יתר  זכויות 

יפוזרו באלימות על–ידי חיילי צה"ל בגדה, שרבים מהם מזרחים 

ממצוקת  מתעלמות  עדיין  הן  זאת,  עם  יחד   .)Keshet 2006(

בשכונה  הנמצאות  בישראל,  המנוחשלות  המזרחיות  הקהילות 

מכל  טלוויזיה  "צוותי  מכנה  סבירסקי  שגילה  מה  לטובת  ליד, 

שלהן  הרחוב"  "תאטרון  הפגנות  את  המתעדים  העולם",  רחבי 

התקשורת,  בכלי  היטב  מצטלמות  אלה  הפגנות  הכיבוש.  נגד 

המחפשים דואליות פלסטינית/ישראלית פשטנית. בה בעת, כפי 

שסבירסקי מיטיבה לנסח, הפמיניסטיות הללו עודן תוהות מדוע 

)שם,  בישראל"  הציבור  מעיני  לגמרי  כמעט  "נעלמת  פעילותן 

עמ' 238(. 

אפשר שההשפעה הזניחה של פמיניסטיות–השלום מסבירה 

ה"גזענות"  בלשון  להשתמש  המשטר  להן  מאפשר  מדוע 

את  המממנות  הקרנות  לכך  מסכינות  ומדוע  וה"אפרטהייד", 

ארגוניהן. זה נשמע מצוין באנגלית באוזני יהודי הגולה. ישראל 

עם  דמוקרטיה  של  "נקייה"  תדמית  על  לשמור  הרי  מעוניינת 

חופש ביטוי, והסובלנות כלפי התבטאויות מעין אלה מסייעת לה 

ובפרט  להבדיל,  הפלסטיניות,  הפמיניסטיות  זו.  תדמית  לתחזק 

האִסלאמיסטיות שביניהן, פועלות ברוח ממרת חז"ל "עניי עירך 

את  ומגייסות  המקומית,  ברמה  כל  קודם  פועלות  הן  קודמים". 

הפריבילגיות המעמדיות שלהן למאבק בקיפוח בתוך קהילותיהן; 

רק אז הן מוציאות את הפעילוּת הזו החוצה, ומציגות אותה לעיני 

 .)Jad 2005( הקהילה הבין–לאומית וכלי התקשורת

למדינה  המזרחים  נאמנות  את  מקבל  האשכנזי  השמאל 

ללא  לימין  שלהם  ההצבעה  דפוס  לאור  מאליה,  כמובנת 

והפעילוֹת  החוקרות  בדומה,  השלטת.  המפלגה  בזהות  תלות 

המעמד  מפערי  להתעלם  ממשיכות  האשכנזיות  הפמיניסטיות 

בתוך ישראל ולהיבט הבין–גזעי שלהם, שעל יסודותיהם הרעועים 

 .)Lavie 2010( "אמור להיבנות "המזרח התיכון החדש

הוויית המצוקה של הפמיניזם המזרחי 

והאסטרטגיה שלו

הוויית המצוקה המזרחית מורכבת ומלאת סתירות. אין להשוותה 

לסיטואציה הברורה של הפלסטינים בגדה המערבית או בעזה, 

אי–אפשר להשוותה אף  היומיומיות.  לעוולות הכיבוש  הנתונים 

לאזרחיה  ישראל  שמעוללת  היומיומיים  האפרטהייד  לפשעי 

הפלסטינים. כפי שכתב ב–2006 הכותב המכנה עצמו ג. אביבי,8 

מאבק  לבין  הכלכלי–תרבותי  דיכוים  בין  מוצבים  המזרחים 

הפלסטינים להגדרה עצמית: רוב המזרחים קיבלו את הציונות; 

רבים מאמינים עדיין בהבטחתה האוטופית, על אף שהם מודרים 

עדיין ממרכזי הכוח הכלכליים והתרבותיים שלה; רוב המזרחים 

ניחשולם.  על  להתגבר  שנועדו  במאבקים  חלק  לוקחים  אינם 

אולם אביבי משער שלו היו המזרחים מחליפים צדדים במשוואה 

המעמידה את הציונות מול שאלת פלסטין, הם היו מאבדים באופן 

מיידי את המעט שכמה מהם זכו בו בזכות הניידות הפוליטית–

כלכלית המצומצמת כלפי מעלה שאפשרה להם התאשכנזותם. 

המזרחים  היהודים,  ישראל  אזרחי  לכל  בדומה  למשל,  כך 

חייבים בשירות צבאי. הצבא מהווה עדיין מסלול לניידות חברתית 

של יהודים ישראלים, אולם מאז מלחמת לבנון הראשונה השירות 

מהאפשרות  נהנים  אלה  אשכנזים:  ופחות  פחות  מושך  הקרבי 

לחינוך  הודות  עורפיות,  טכנולוגיות  ביחידות  מוצבים  להיות 

וביישובים  בשכונות  הממוקמים  הספר  בבתי  שקיבלו  המעולה 

היחידות  שורות  את  הממלאים  הם  המזרחים  כיום  מבוססים. 

יותר  גבוה  אבידות  בשיעור  גם  כמובן  שכרוך  מה  הקרביות, 

)הלוי 2003, 2006(. אביבי מוסיף שהמזרחים הם גם הקורבנות 

פיגועי התאבדות מתרחשים  פיגועי ההתאבדות:  העיקריים של 

ברובם בתחבורה הציבורית, ומזרחים רבים אינם יכולים להרשות 

לעצמם להחזיק מכונית פרטית. יעדים נוחים אחרים למפגעים 

לשכור  בהן  התושבים  של  בידם  אין  אשר  העוני,  שכונות  הם 

ישראל  משטרת  גם  פרטיות.  שמירה  חברות  של  שירותיהן  את 

מדירה את רגליה בדרך כלל מפעולות שיטור סדירות בשכונות 

המזרחיות, למעט פשיטות מזדמנות נגד עבירות של סחר בסמים 

והימורים )אברג'ל ולביא 2006; שדמי 2004(. 

8	 ג. אביבי הוא שם העט של פרשן מבריק שכותב בין היתר בפורטל האינטרנט 

 .)www.kedma.co.il/forum( המזרחי קדמה



־ 129 ־־ 128 ־

האשכנזים, בין אם בימין או בשמאל, נהנים מרשת ענפה של 

קשרים בין–לאומיים, במיוחד בצפון–אמריקה, למשל בהסתדרות 

האשכנזיות  הפמיניסטיות  הלבן.  ובבית  העולמית  הציונית 

הופיעו  אף  לישראל,  החדשה  הקרן  מממנת  אותן  מהשמאל, 

בפני הפרלמנט האירופי וקיבלו ממנו מימון, בנוסף על מימונן 

זכו  הפלסטינים  גם   .)Peled-Elhanan 2005( הצפון–אמריקאי 

למען  ההרואי  ובמאבקם  בנכבה  בין–לאומית  בהכרה  בהדרגה 

המזרחים  עמותות  פעילוּת  אף  על  ועצמאית.  חופשית  מולדת 

שבמימון הקרן החדשה, המזרחים טרם זכו בהכרה בין–לאומית 

הבין– הקהילה  על–ידי  עדיין  נתפשת  אינה  והיא  בבעייתם, 

לאומית כאחת מהבעיות האזורית שגרם הכיבוש הציוני–אשכנזי 

של פלסטין. רק הכרה בין–לאומית שכזו תוכל לשכנע את הקרן 

החדשה לאפשר לעמותות המזרחיות לעבור מניהול בתי תמחוי 

בעבור  חברתי  צדק  למען  גבולות  חוצת  קואליציונית  לפעילוּת 

הקהילות המזרחיות. לבסוף, אביבי מציין שלמזרחים אין מצנחי 

רבים  לאשכנזים  בניגוד  וזאת  אירופים,  דרכונים  בדמות  חירום 

שהצטיידו בדרכונים כאלה ליום סגריר. 

נמנעות  מזרחיות  פמיניסטיות  עמותות  לעכשיו,  נכון 

מעיסוק פומבי בשאלת פלסטין. לאור העובדה שעבודת השטח 

ציוניים  מקורות  על–ידי  בעיקרה  ממומנת  שלהן  הקהילתית 

בגולה באמצעות הקרן החדשה, הפמיניסטיות המזרחיות יודעות 

שהתנתקות ממקורות תמיכה אלה תביא להעמקת הקיפוח של 

הקהילות המזרחיות על–ידי ההגמוניה האשכנזית. 

כל העמותות שמממנת הקרן החדשה נדרשות לרשום את 

להיבדק  עשויים  אלה  ופרוטוקולים  לפרוטוקול,  פגישותיהן 

מכיוון  העמותות.  רשם  על–ידי  גם  כמו  החדשה,  הקרן  על–ידי 

מזרחיות  פמיניסטיות  עמותות  של  המפגשים  פרוטוקולי  שכך, 

אינם משקפים את הדיונים האמיתיים בין הפעילוֹת על הזיקה 

שבין פמיניזם מזרחי לבין שאלת פלסטין. השיחות בנושא זה הן 

שיחות נוקבות, לא רק לאור משקלה הסגולי הכבד של הסוגיה, 

החברות  בקרב  הפוליטיות  הדעות  התפלגות  לאור  גם  אלא 

בקרב  להתפלגות  הדומה  המזרחיות,  הפמיניסטיות  בעמותות 

סוציאליסטיות,  ציוניות  וכוללת  האשכנזיות,  הפמיניסטיות 

בתוך  בהתמודדות  הקושי  ואנטי–ציוניות.  פוסט–ציוניות 

נעוץ  פלסטין  סוגיית  עם  המזרחיים  הפמיניסטיים  הארגונים 

של  אזכור  כל  או  בפרוטוקול,  הסוגיה  של  אזכור  שכל  בחשש 

דיון בעניינים בין–לאומיים הקשורים בסכסוך בין מדינת ישראל 

לעולם הערבי, יתפרש על–ידי הקרן החדשה כחדירה לטריטוריה 

אשכנזית בלעדית. 

עוסקות  המזרחיות  הפמיניסטיות  יתועדו  שבו  במקרה 

בסוגיית פלסטין, ייקלעו העמותות שלהן לתחרות עם העמותות 

רשם  אפילו  או  החדשה,  הקרן  האשכנזיות.  הפמיניסטיות 

העמותות, יכולים לתת פומבי להשקפותיהן השנויות במחלוקת 

של הפמיניסטיות המזרחיות. מייד עם היוודע לקהילה המזרחית 

על אופי דעותיהן הפוליטיות, היא היתה דוחה את ניסיונותיהן 

בשאט  דוחים  היו  הקהילה  חברי  בשכונות.  פרויקטים  לקדם 

נפש כל השקפה שאינה ציונית מובהקת, או כל גילוי של עניין 

מזרחי בשחרור פלסטין. הקהילה מוטרדת בעיקר מקשיי הקיום 

המזרחי היומיומי: פרנסה, דיור, גישה לשירותי בריאות וחינוך. 

לפיכך, הפמיניסטיות המזרחיות הסכימו בינן לבין עצמן ־ לא 

מזרחי  דיון  שביניהן ־ שהעדר  בשתיקות  גם  אלא  בדיבור,  רק 

ארגונים  נציגות  העדיפה.  האסטרטגיה  הוא  פלסטין  בסוגיית 

הקרן  בפני  העלו  אף   , י ת ו ח א כמו  מזרחיים,  פמיניסטיים 

החדשה את הדרישה לפרויקטים שמטרתם הבלבדית היא העלאת 

מודעות מזרחית כדרך להעצמה של נשים מזרחיות. לאורך הדרך 

הן גילו גם שהקרן החדשה מאיימת עליהן בקיצוץ תקציבים מרגע 

שהעלו הצעות לפרויקטים המפליגים מעבר לעבודת צדקה.9 

יכולתן של הפמיניסטיות המזרחיות לקרוא תגר על המשטר 

העשייה  ה"תכל'ס",  בשפת  לדבר  חייבות  הן  מוגבלת.  היא 

הפרקטית, כדי לסייע למזרחיות מנוחשלות להתמודד עם קשייהן 

לוגיקה  מול הרשויות ־ רשויות המתנהלות על–פי  היומיומיים 

אשכנזית )אברג'ל ולביא 2007(. בהתחשב בדפוסי ההצבעה לימין 

משאלת  המזרחיות  הפמיניסטיות  נמנעו  המזרחיות,  בקהילות 

פלסטין הכבושה, ומהאפשרות ליצור זיקה בין כיבוש אחד לאחר 

באמצעות שפה חדשה, שמטרתה לפתוח אפשרויות להיקלטות 

מחודשת של המזרחים במרחב הערבי. בין השאר, הן לא קראו 

עלויות  על  הצבעה  על–ידי  הפלסטינית  לבעיה  צודק  לפתרון 

ממוגרפיה  למכונות  התקציבים  העדר  לעומת  הצבאי  הכיבוש 

במרפאות לבריאות הציבור שבגטאות המזרחיים מוכי האבטלה; 

הן לא הצביעו על הקשר בין דיכוי הפלסטינים לבין האידאולוגיות 

והפרקטיקות של השבחת הגזע שאפיינו את הציונות האשכנזית 

במהלך 2002 וברבעון הראשון של 2003 עבדה מחברת מאמר זה על תכנון  	9

בינואר 2003  י ביחד עם רחל עמרם.  ת ו ח תקציב ארוך טווח לעמותת א

החדשה  הקרן  נציגת  עם  ז"ל  שירן  ויקי  בלוויית  זה  מאמר  כותבת  נפגשה 

האחראית על מימון עמותות מזרחיות. בפגישה העבירה נציגת הקרן החדשה 

נשים  בקרב  מזרחית  מודעות  להעלאת  לפעול  בכוונתן  אם  כי  המסר  את 

מזרחיות, העמותה לא תקבל מימון. לטענת נציגת הקרן, העלאת מודעות 

שכזו תוביל לפילוג התנועה הפמיניסטית בישראל.

)Lavie 2007; אברג'ל  המוקדמת, ואשר פעלו לרעת המזרחים 

ולביא 2007( ־ כמו עיקור בכפייה )השש–דניאל 2004; סטולר–

ליס Stoler-Liss 2003 ,1988(, ניסויים רפואיים ברמות גבוהות 

של קרינת רנטגן בלא הסכמת הנבדקים )בלחסן וחמיאס 2004(, 

בלא  אשכנזיות  במשפחות  לאימוץ  מזרחים  תינוקות  והעברת 

 Madmoni-Gerber ;2001 זייד הסכמת ההורים )שובלי 2007; 

המזרחים  בין  הללו  הדמיון  לקווי  כלל  התייחסו  לא  הן   ;)2009

לפלסטינים. בזהירות רבה, לעתים אף תוך הכרה בנחמה פורתא 

הפמיניסטיות  הימין,  של  בחיקו  המזרחיות  הקהילות  שמצאו 

המזרחיות נאלצו לעתים להתעמת עם ציבור תומכיהן, ולהסביר 

המזרחים,  של  ערב  זיכרונות  מחיקת  בין  הגומלין  משחק  את 

לבין   ,)2001 שוחט   ;Lavie 1992( ובתרבות  בשפה  המעוגנים 

ההתעקשות הכמעט גורפת של השמאל האשכנזי הישראלי על 

פתרון של שתי מדינות. 

שתי מדינות או אחת?

פתרון של שתי מדינות, בשילוב עם ההתכחשות המוחלטת לזכות 

השיבה של הפלסטינים, נועד לשמר את הדומיננטיות וההגמוניה 

הליברלי–סוציאליסטי  השמאל  מנהיגי  בישראל.  האשכנזית 

לוותר על שטחים  מוכנים  כי הם  ואומרים  והפוסט–ציוני שבים 

הפלסטינית  האדמה  מרבית  על  לוותר  כלומר  שלום,  תמורת 

לכך  יוביל  השטחים  על  הוויתור  ב–1967.  כבשה  שישראל 

שהמשטר הישראלי ישתחרר מתפקידו ככובש האחראי לחייהם 

של מיליוני פלסטינים. 

אהוד  של  הימים  קצרת  ממשלתו  שלטון  במהלך  בינתיים, 

אשר  ההפרדה,  חומת  הקמת  החלה  מר"צ,  ובתמיכת  ברק, 

החומה  הקמת  שרון.  אריאל  של  שלטונו  תחת  נמשכה  בנייתה 

פלסטיניים  מים  ומקורות  אדמות  של  נרחבת  בהפקעה  כרוכה 

העתידי  הקבע  שבהסדר  כך  מ–1967,  הכבושים  השטחים  בתוך 

שתי  הסדר  של  המטרה  ישראל.  גבולות  בתוך  אלה  יימצאו 

המדינות היא לשחזר את ישראל כמדינה בעלת רוב יהודי, רוב 

המתאפשר בזכות האוכלוסייה המזרחית. אם יוכל השמאל לחזור 

מצביעי  אף  על  השלום,  תהליך  את  לקדם  בהבטיחו  לשלטון 

הימין המזרחים, ההגמוניה האשכנזית של ישראל ושיח השלום 

והדמוקרטיה שלה ישרדו למרות הכל. כך, ישראל תוכל להיוולד 

יותר  קטנה  תהיה  היא  ־  הומניסטית  יהודית  כמדינה  מחדש 

אמנם, אך עדיין תשמש כמולדתו של העם היהודי על תפוצותיו. 

והופכים למיעוט בשטח שבין הירדן  בינתיים, היהודים הולכים 

 .)Abunimah 2006( לים

זאת, בהתחשב בדמוגרפיה  פתרון של מדינה אחת לעומת 

של ישראל ופלסטין, יהיה פתרון של רוב ערבי. אם הפמיניסטיות 

המזרחיות יתמכו בכך, הן יאבדו את תמיכת הקהילות המזרחיות 

הימניות, ולא יוכלו להמשיך בפעילותן היומיומית לעזרת הנשים 

המזרחיות. אם הן ישמרו על שתיקתן והמדינה האחת תקום בכל 

אופן, פתרון צודק לפרדוקס הטמון בחיי הציבור המזרחי עדיין 

)ראו  הפעילוֹת  לדעת  כזו,  במדינה  גם  יד,  להישג  מחוץ  יימצא 

אברג'ל ולביא 2007(. 

את  משקפת  המזרחיות  הפמיניסטיות  של  המצוקה  הוויית 

שלהן  הפוטנציאלי  הקהל  בישראל.  הפוליטית  הזירה  מורכבות 

מזדהה ברובו עם הימין הציוני, כיוון שהשמאל מזוהה עם הדיכוי 

משפחה  קרובי  יש  הימין  מתומכי  לרבים  ולעומתו,  האשכנזי, 

שייאלצו להתפנות מן ההתנחלויות ללא פיצוי הולם עם החלת 
פתרון שתי המדינות.10

אף שהפמיניסטיות האשכנזיות ידועות בזכות פעילותן למען 

השלום ובזכות פעילותן למען זכויות האדם, המוערכת מאוד מעבר 

עוז למתוח ביקורת על הציונות מתוך  ואף שהן מרהיבות  לים, 

גישת ה"פוסט–ציונות", הרי שבמאמר זה נטען כי מנקודת ראותם 

של המזרחים, ביקורתן ופעילותן מוגבלות, ואפילו מזיקות. לא 

עלה בידן לשלב סוגיות של גזע, חברה ותרבות בדיון על תהליך 

השלום הפוליטי המתנהל בעצלתיים בתיווך צפון–אמריקאי. יתר 

על כן, בחירתן באקטיביזם בין–לאומי, במקום למזג את המאבק 

לשלום צודק במאבק נגד הגזענות שחוות הקהילות המזרחיות, 

שוללת מהן את בסיס התמיכה הדמוגרפי הנדרש על מנת לשנות 

את דפוסי ההצבעה בישראל. 

שעה שמאמר זה נכתב, עומד המשטר הישראלי לסיים את 

לבין  הפלסטינית  הרשות  בין  להפריד  שנועדה  החומה  הקמת 

ישראל המורחבת. החומה מהווה חלק בלתי–נפרד מפתרון "שתי 

מדינות לשני עמים", שטרם הוכיח את יכולתו לשים קץ לשפיכות 

הדמים )אברג'ל ולביא 2007(. בקרב פעילים וחוקרים של המזרח 

התיכון, יש עדנה להעדפת המדינה האחת כפתרון הסביר היחיד 

 .)Abuminah 2006; Tilley 2005( לשאלת פלסטין

מנקודת  בו  למצדדים  מאוד  קוסם  האחת  המדינה  פתרון 

ראות דמוגרפית. נכון לעכשיו, כאמור, יהודים בני כל המוצאים 

מכמה  ניתח  זה  מאמר  לים.  הירדן  בין  למיעוט  כבר  הופכים 

וכמה נקודות מבט את כישלונה של תנועת השלום הפמיניסטית 

הפיצויים ששולמו למפוני התנחלויות עזה לא הספיקו להם להשתקם בקו  	10

חדרה–גדרה, שהוא קו הפרנסה של ישראל.



־ 131 ־־ 130 ־

התרבותיים  הדמוגרפיים,  ההקשרים  בתוך  לעבוד  הישראלית 

של  יכולתה  חוסר  ואת  התיכון,  המזרח  של  וההיסטוריים 

התנועה הפמיניסטית המזרחית לשזור את עצמה בתוך המארג 

הפמיניסטית  הראות  מנקודת  הערבי.  העולם  של  הפמיניסטי 

המזרחית, ההנחה שהמעורבים בסכסוך הם רק "ישראלים" מול 

"פלסטינים", שני עמים המנוגדים תכלית הניגוד זה לזה, אינה 

אירוני,  כמה  זה.  במאמר  שתוארה  כפי  המציאות  את  תואמת 

ישראל/ בבינאריות  הפלסטיניות  הפמיניסטיות  של  שהשימוש 

פלסטין שב ומאשש הן את השליטה הגזעית האשכנזית בישראל, 

והן את הקולוניזציה הפנימית של המזרחים בה. על אף השינויים 

ההיסטוריים שנסקרו במאמר זה, האבחנה בין אשכנזים למזרחים 

את  לשמר  מצליחה  עד שהיא  עמידה,  כה  גזעית  תבנית  מהווה 

שחל  המעמדי  השיפור  כמו  היסטוריים,  אתגרים  אף  על  עצמה 

בפועלים  החלפתם  )עם   1967 אחרי  המזרחים  של  במעמדם 

מהשטחים ככוח עבודה זול( וכמו ההגירה ההמונית מחבר העמים 

בראשית שנות התשעים. כיוון שניתן לצפות שלא יהיה מרחב רב, 

אם בכלל, למימוש שוויון זכויות לאזרחים המזרחים של המדינה 

המזרחיות,  הפעילוֹת  תרחישי  שעל–פי  הרי  העתידית,  האחת 

פתרון צודק לכל הסתירות שחוות הקהילות המזרחיות על בשרן 

אינו נראה באופק. 

דו– מדינה  של  הקמתה  עם  כי  מניחים  מזרחים  פעילים 

מחוץ  אל  יהודים  של  המונית  הגירה  תתרחש  אחת,  לאומית 

לישראל/פלסטין. לפי הערכות, מאז פרוץ האינתיפאדה השנייה 

בשנת 2000, בין חצי מיליון למיליון יהודים הצטיידו בדרכונים 

האירופי  מוצאם  בזכות  להם  שניתנו  האירופי  האיחוד  של 

מהתקופה שקדמה לשואה )ארליך 2008; לוי 2004; שביט 2001; 

נטען  זאת  לאור   .)Connolly 2002; Reiter 2007  ;2008 וימן 

מחזיקי  אחת,  מדינה  של  בפתרון  יסתיים  שהסכסוך  במקרה  כי 

ברובם,  חופשיים  מקצועות  בעלי  אשכנזים  הללו,  הדרכונים 

יהגרו לאירופה )Burg 2008(.11 אותם מזרחים שרכשו מקצועות 

צווארון לבן, קרוב לוודאי שיהגרו למדינות כמו קנדה, אוסטרליה 

ומדינות אמריקה הלטינית, המעודדת הגירה של בעלי מקצועות 

ימשיכו  הנוצרים, ככל הנראה,  חופשיים מבוססים. הפלסטינים 

ביבשות  הפלסטינית  בגולה  משפחתם  לקרובי  מהגדה  להגר 

אמריקה ואירופה )אברג'ל ולביא 2007(. האם במצב כזה תוקם 

שמאחורי  הלוגיקה  את  מתווה   , ר ל ט י ה ת  א ח  צ נ ל בורג,  של  ספרו  	11

הכרוך  להפליא  המורכב  הביורוקרטי  ההליך  על  האשכנזית  ההתנפלות 

בהשגת דרכון של האיחוד האירופי. בורג טוען כי אין עתיד למדינה יהודית 

בישראל.

שבה  בפלסטין–ישראל,  פטריארכלית  אִסלאמית  מדינה  כן  אם 

תוקם  לחילופין,  האם,  דתי?  מיעוט  שיישארו  המזרחים  יהוו 

האשכנזית  האליטה  בני  בשלטון  חילונית  פטריארכלית  מדינה 

זכויות  שיעדיפו לא להגר )שהרי חלקם ודאי יחששו לאבד את 

אינו  איש  שבהם  למקומות  יעקרו  אם  הונם  ואת  שלהם  היתר 

שלהם(?  ניידי  הדלא  ונכסי  מוצאם  משפחתם,  שמות  את  מכיר 

אצולת  לצד  כאן  שתישאר  האשכנזית  האליטה  תשלוט  האם 

הממון והטכנוקרטים המשכילים שמקרב הפלסטינים? האם שתי 

האליטות הללו ישובו וידירו את רוב האוכלוסייה ־ הפלסטינים 

צדק  להשכלה,  מנגישות  ־  הנמוכים  המעמדות  בני  והמזרחים 

)אברג'ל  ומוניטין  השפעה  רשתות  פיננסיים,  משאבים  שוויוני, 

ולביא 2007(? ניתן להעריך שבמדינה הדו–לאומית האחת, 90% 

מהאזרחים יהיו ממוצא לא–אירופי. מחציתם יהיו נשים. 

אחרית דבר: הקרבתה של עזה על מזבח התחדשות 

מפלגת העבודה ב–2009

בין ה–27 בדצמבר 2008 ל–21 בינואר 2009, ערך צה"ל עוד מבצע 

ממשלת  את  להביס  כדי  הפלסטיני  העם  נגד  היקף  רחב  צבאי 

חמאס, שנבחרה בבחירות דמוקרטיות. הוא עשה זאת בעידודם 

המשנה  וקבלני  האירופי  האיחוד  הברית,  ארצות  של  השקט 

שלהם ־ מצרים, ירדן וסעודיה. ביליתי הרבה מ–22 ימי המבצע 

באשדוד.  חבריי  עם  סקייפ  בשיחות  ובאירלנד,  במינסוטה  הזה 

כמה פעמים היה עליהם להימלט לירושלים מאימת טילי הקסאם 

החדשות  טרטרו  שיחותינו  ברקע  עזה.  רצועת  מכיוון  שהגיעו 

בטלוויזיה הישראלית. רוב תושבי אשדוד הם מזרחים. רוב אלה 

שנפגעו מטילי החמאס ביישובי הדרום הם מזרחים, כיוון שיושבו 

בשנות החמישים באזור שאז היה צמוד לגבול עם מצרים, והיום 

מצוי בטווח הפגיעה של הקסאמים.

רוב היהודים בישראל תמכו במבצע "עופרת יצוקה" בעזה. 

יחד עם זאת, כל כלי התקשורת דנו בעיתוי הציני של ההתקפה 

־ שישה שבועות לפני הבחירות הישראליות, שנועדו להתקיים 

ב–10 בפברואר 2009. לא רק שהמשטר הישראלי שיגר את מכונת 

המלחמה שלו לפגוע בהיקף נרחב בחיי אדם ורכוש בעזה, אלא 

אף סיכן את חיי אזרחיו וחייליו שלו. כל זאת מבלי שניסה ולו 

פעם אחת לנהל מו"מ בתום לב עם ממשלתו הנבחרת של העם 

 .)Abarjel and Lavie 2008( הפלסטיני

ונותחו  שתוארו  הציוני–ישראלי  השלום"  "מחנה  מנהיגי 

מלחמת  את  כן  ולפני  בעזה,  המבצע  את  שיזמו  הם  זה  במאמר 

הוא  ברק  אהוד  העבודה  מפלגת  מנהיג  ב–2006.  השנייה  לבנון 

שניצח על המבצע בעזה, בעוד שב–2006 היה זה קודמו בתפקיד 

עמיר פרץ. מורם הרוחני היה דוד בן גוריון, האחראי לנכבה. 

כי  הסקרים  חזו   ,2008 בקיץ  התפרקה  כשהקואליציה 

בבחירות שנקבעו לפברואר הבא יזכה גוש הימין בהנהגת נתניהו 

והאיחוד  הברית  ארצות  הן שלטונות  בכנסת.  מושבים  ב–70-65 

האירופי והן המשטרים במצרים ובירדן מעדיפים לעשות עסקים 

ממפלגות  המורכב  הישראלית,  בפוליטיקה  המרכזי  הגוש  עם 

כנראה  זה,  לגוש  מוחץ  כשלון  חזו  הסקרים  והעבודה.  קדימה 

עקב העדרם המוחלט כמעט של נציגים מזרחים בקרב שורותיו: 

ליכודניקים אשכנזים שסלדו  בידי  היא מפלגה שנוסדה  קדימה 

הצטרפו  אליהם  במפלגתם.  מזרחים  של  הגוברת  מההשפעה 

סיכוייה  העבודה, שאת  מפלגת  של  הטובעת  מהספינה  עריקים 

ביקש ברק לשפר באמצעות ההתקפה על עזה. 

יישובי  על  הגנה  של  באמתלה  בעזה,  מלחמה  תכנן  ברק 

המזרחים  זכו  פתאום  לפתע  הפלסטינים.  מפני  המזרחים 

המיואשים, שהממשלה סירבה שוב ושוב לבנות בעבורם מקלטים 

יגנה  )ראו גם:  והועלו למעמד של ישראלים לכל דבר  נאותים, 

2010(. כלי התקשורת המערביים, הנוהגים להתמקד באשכנזים 

דוברי אנגלית, פנו לפתע להשמיע את זעקות המזרחים שנפגעו 

הם  עזה,  רצועת  בתושבי  הטבח  ולא  אלה,  נושאים  מטילים; 

שנחשבו לאייטם חדשותי משובח. הסיקור שימש אפוא להצדקת 

 .)Abarjel and Lavie 2008( טענתה של ישראל להגנה עצמית

האשכנזית,  האליטה  לפתע  היתה  ומיטיבה  טובה  כמה 

לפלסטין  שיובאו  אלה  יותר,  השחומים  היהודים  את  שחיבקה 

המזרחים  כשחיי  כעת,  הערבי.  האויב  מפני  דמוגרפי  כמגן 

פעולות  עקב  טראומטיים  הפכו  העימות  קו  לאורך  המתגוררים 

החמאס, כיצד יוכלו מנוחשלים עניים אלה שלא לשתף פעולה 

השניות  בחמישים  זכו  סוף  סוף  הלא  האשכנזי?  הממסד  עם 

כביכול  סוף התקבלו  סוף  גלובלי,  טלוויזיוני  סיפור תהילה  של 

כישראלים מובהקים. 

מביאה  בעזה  המלחמה  ישראל,  מלחמות  לכל  בדומה 

מוסף למשק שבשליטת  יחסי ־ ערך  כלכלי  בעקבותיה שגשוג 

להעביר  לניסיון  מעבר  כן,  אם   .)2001 וניצן  )ביכלר  האשכנזים 

את קולות המזרחים מהימין למרכז, מטרה נוספת של המלחמה 

היתה להשהות את השפעת המשבר הכלכלי העולמי על המשק 

הישראלי, שהקומפלקס הצבאי–תעשייתי מהווה את ליבתו. 

מזרחי–פלסטיני– פמיניסטי  לדיאלוג  הזדמנות  של  חלון 

ערבי נפתח לתקופה קצרה לאחר מלחמת לבנון השנייה. בעוד 

שהמשטר הישראלי העניק לקיבוצניקים האשכנזים של השמאל 

בצפון ישראל מקלטים ממוזגים ומאובזרים היטב, הוא לא דאג 

המיושבים  שסביבם,  הפיתוח  ולערי  ה"עולים"  למושבי  כך 

מזרחים. לאחר המלחמה, המזרחים תושבי הצפון ־ כולל כמה 

פעילוֹת פמיניסטיות ותיקות ־ הכירו בפומבי, ובמרירות רבה, 

בעובדה שהוקרבו למען ההרפתקה הצבאית הישראלית )אברג'ל 

ולביא 2007(. 

הטבח בעזה הוצג לעיני הציבור הישראלי כפיצוי על התבוסה 

זאת, עלה  שנחל צה"ל מידי החיזבאללה בקיץ 2006. בעקבות 

ערב בחירות 2009 שיעור התמיכה באהוד ברק מ–12% ל–70%. 

בישראל  הבחירות  ברוב  כמו  בבחירות,  הליכוד  זכה  זאת  ובכל 

מ–1977 ואילך, בזכות קולות המזרחים. בכך נטרקה הדלת על כל 

סיכוי שהוא לדיאלוג פמיניסטי מזרחי–ערבי.

הערה על מתודולוגיה ושלמי תודה

שנעשו  הארכיוניים  והמחקרים  האנתרופולוגית  השדה  עבודת 

לצורך כתיבת מאמר זה נערכו בשנים 1994-1990 ומומנו על–ידי 

 University of California של Wenner Gren Foundation–ה

Humanities Research Institute (UCI) בארווין, קליפורניה, 

 University of California, Davis ועל–ידי מענק הפיתוח של

 ,2007-1999 בשנים  נערכה  נוספת  שדה  עבודת   .(UC Davis)

משכר  למחצית  ההכנסה  והשלמת  ההכנסה  הבטחת  בתמיכת 

המינימום אותם קיבלתי מן המוסד לביטוח לאומי. הנתונים שנאספו 

מחקרים  כללו  זה  מאמר  לצורך  ושימשו  המחקר  תקופות  בשתי 

בארכיוני המדינה האשכנזיים הרשמיים ובארכיונים הפרטיים של 

אינטלקטואלים ופעילים מזרחיים בלתי–תלויים, שאינם קשורים 

בעברית  פורסמו  מהמקורות  רבים  בישראל.  לאוניברסיטאות 

נתונים  מרכזיות.  ישראליות  ספרים  הוצאות  על–ידי  ולא  בלבד, 

המחקר  במהלך  שנכתבו  מפורטים  שדה  ביומני  מקורם  נוספים 

האנתרופולוגי. עבודת השדה האתנוגרפית התבצעה באתרים כמו 

סלונים ספרותיים, תנועות חברתיות, מערכת הרווחה, בתי משפט 

קרנות  ובתי משפט השלום, עמותות חברתיות,  לענייני משפחה 

המימון שלהן, מועדוני ריקודים, בתי קפה, שיכונים, שכונות, בתי 

המוסד  אוניברסיטאות,  תיירות,  אתרי  קונצרטים,  אולמות  ספר, 

בחלוקת  העוסקות  עמותות  תעסוקה,  לשכות  לאומי,  לביטוח 

אוכל, אירועים ציבוריים וכדומה. דיאלוגים מעמיקים ומתועדים 

נוהלו עם אנשי רוח, פעילים וחברים בקהילות המזרחיות השונות. 

של  אינטרנט  ואתרי  קבוצתיות  דוא"ל  רשימות  תכתובת  בנוסף, 

התנועות הפמיניסטיות השונות הפועלות לשלום בישראל נקראו 

לכך,  בדומה  זו.  לשעה  ועד  המחקר  לאורך  ונותחו  קבע  דרך 



־ 133 ־־ 132 ־

לסוגיות  הקשורים  המודפסת  הישראלית  מהעיתונות  מאמרים 

ולדילמות שעלו במאמר זה נקראו ונאספו במשך תקופת המחקר 

ועד לשעה זו. בשל עומקו ההיסטורי של המאמר, והעובדה שהוא 

חברתיים  וארגונים  קשרים  של  מאוד  מורכבות  רשתות  מתאר 

מסורתית  כאתנוגרפיה  אותו  לכתוב  שלא  החלטתי  ופוליטיים, 

של  הארוכים  הציטוטים  שילוב  ה"ישן".  או  ה"חדש"  בסגנון 

ארכיון  חומרי  מתוך  מפורטים  מובאות  שלי,  המידע"  "מקורות 

ויומני השדה שלי עצמי היה תופס מקום רב מדי, שלא לדבר על 

פרשנותם וניתוחם התיאורטי. נזקקתי לשיטת כתיבה שתאפשר לי 

להציג את מסכת הטיעונים שלי במלוא מורכבותה בתוך המסגרת 

המוגבלת של מאמר לכתב עת. לפיכך חיברתי את המאמר בקול 

הביניים הפרשני של טקסטים אקדמיים, במקום בסגנון המקוטב 

כמקובל  גבוהה,  תיאורטית  וכתיבה  אתנוגרפיה  קטעי  המשלב 

במאמרים אנתרופולוגיים המתפרסמים בכתבי עת. 

מאמר זה מוקדש לזיכרה של ויקי שירן, מייסדת הפמיניזם 

המזרחי, מורת דרך, שסייעה לי רבות לשרוד את חיי היומיום שלי 

אותי  שאיתגרה  שדמי,  לאראלה  להודות  ברצוני  כן  כמו  בארץ. 

אלה  לאותן  האליטה  פמיניסטיות  שערכו  המחטף  על  לחשוב 

כאחות  לי  ושהיתה  בישראל,  הפמיניזם  ייסוד  על  קשות  שעמלו 

גדולה בשנותי בארץ. תודות מעומק הלב גם לג'ואן סקוט, שתרמה 

כשלמדתי  רבות,  עריכה  והערות  מחשבה,  זמן,  רבה  בנדיבות 

מחדש איך לכתוב היסטוריה תרבותית ב"קול הביניים" הפרשני 

בו כתוב מאמר זה. זר ענק של תודות לעמיתותיי האקטיביסטיות 

ם  י ש נ ן  ע מ ל ־  י  ת ו ח פורצות דרך הפמיניזם המזרחי ב"א

", ולנשים עמן חלקתי את ימי בין 1999-2007 בתורי  ל א ר ש י ב

המל"ל, בתורים של לשכת העבודה, ובתורי העמותות המחלקות 

מצרכי מזון לשבת. בזכות נשים אלה נותרו בי הכוחות לקוות לימים 

טובים יותר, בהם אוכל להתפנות מתלאות היום יום כדי לכתוב.

ביבליוגרפיה

אבידוב, רחלי )2004(. "פמיניזם 'פוסט מודרני' בישראל: פמיניזם מזרחי". עבודת תזה 

שהוגשה לאוניברסיטת חיפה.

אברג'ל, ראובן ולביא, סמדר )2008(. "שנה למלחמת לבנון-עזה: מורה נבוכים מזרחי, 

עם חזון". סדק 1, עמ' 79-71.

מפגשים  למימון  אוקטובר  מהומות  מאז  שיא  "ביקוש   .)2003( יאיר,  אטינגר, 

.14.10.2003 הארץ,  זניח".  שלהם  המעשי  הצד  אך  ־  לערבים  יהודים   בין 

www.haaretz.co.il/hasite/pages/ShArtPE.jhtml?itemNo=349695&c

 ontrassID=2&subContrassID=21&sbSubContrassID=0

ארליך, צור )2008(. "אביב העמים". מקור ראשון, 24.2.2008.

ירושלים:  )2001(, מרווחי מלחמה לדיבידנדים של שלום.  יהונתן  וניצן,  ביכלר, שמשון 

http://bnarchives.yorku.ca/5 .כרמל

ישראל".  על  איום  תל–אביב:  "מדינת   .)2006( ארנון  וסופר,  יבגניה  ביסטרוב, 

חיפה. אוניברסיטת  הסביבה,  וללימודי  לגיאוגרפיה  המחלקה   חיפה: 

http://web.hevra.haifa.ac.il/~ch–strategy/images/publications/

 tel–aviv_country.pdf

 Casque D'or דוקומנטרי.  סרט  הגזזת".  "ילדי   .)2004( אשר  וחמיאס,  דוד  בלחסן, 

.Films

תזה  עבודת  בישראל".  אוניברסיטאות המחקר  בסגל  "מזרחים   .)2005( ישראל  בלכמן, 

שהוגשה לאוניברסיטת תל–אביב.

בן צבי, יעל )1994(. "שיחה באזורים שבין הכהות ללובן". קל"ף חזק 9, עמ' 40-30.

ברקאי, נורית )1993(. "אני דווקא הייתי בכנס הפמיניסטי השמיני". קל"ף חזק 7, עמ' 18-16.

דמרי-מדר, ורדית )2002(. "אחי המזרחים". בתוך: עזות מצח: פמיניזם מזרחי. ירושלים: 

צ"ח: סטודנטים לצדק חברתי. עמ' 57-54.

הלוי, יגיל )2003(. צבא אחר לישראל. תל–אביב: ידיעות אחרונות.

)2006(. "מיליטריזם חומרני". מצד שני 14/15, עמ' 47-42. 	,−−−−

השש-דניאל, יאלי )2004(. "כמה ילדים זה שמחה? מין, מעמד ועדה במדיניות הילודה 

בישראל 1974-1962". עבודת תזה, אוניברסיטת חיפה.

וימן, גבי )2008(. "אורזי המזוודות החדשים". הארץ, 31.3.2008.

 www.haaretz.co.il/hasite/spages/970123.html 	

זייד, שושי )2001(. הילד איננו. ירושלים: גפן.

זריני, איריס )2004(. "הון ורישות: תהליכי חיברות של פרופסוריות מזרחיות באקדמיה 

הישראלית". עבודה סמינריונית שהוגשה לאוניברסיטה הפתוחה.

יגנה, ניר )2010(. "עם הפסקת הקסאמים פסקו גם התרומות ־ ועיריית שדרות על סף 

קריסה כלכלית". הארץ, 24.3.2010.

www.haaretz.co.il/hasite/spages/1158563.html 	

לוי, מירב )2004(. "עסקי ההגירה פורחים: תמורת 6,000 דולר ישיגו המתווכים אזרחות 

מערבית". חדשות מחלקה ראשונה, 16.5.2004.

 www.news1.co.il/Archive/001–D–45972–00.html?tag=20–37–41 	

לורד, אודרי )1993/4(. "כליו של האדון לא יפרקו את ביתו של האדון". קל"ף חזק 10, 

עמ' 17-16.

סטולר-ליס, סחלב )1988(. "כך אגדל תינוק ציוני". עבודת תזה שהוגשה לאוניברסיטת 

תל–אביב.

ספרן, חנה )2006(. לא רוצות להיות נחמדות. חיפה: פרדס.

ספריית  תל–אביב:  בישראל.  והדמוקרטיה  האליטות  קשר   .)1993( חוה  עציוני-הלוי, 

פועלים.

פישר, דוד )1996(. "קברו אותו והוא חי". סרט דוקומנטרי. הטלוויזיה הישראלית, ערוץ 1.

קפלן, דני )1999(. דויד, יהונתן וחיילים אחרים: זהות, גבריות ומיניות ביחידות קרביות. 

תל–אביב: הקיבוץ המאוחד.

קפרא, פנחס )1978(. מני תימן ובשעריים. רחובות: הוצאת המחבר.

רוטברד, שרון )2005(. עיר לבנה, עיר שחורה. תל–אביב: בבל.

רידר, ורה )2006(. "הימנים לפחות לא משקרים". מצד שני 14/15, עמ' 37-32.

שביט, אוריה )2001(. "שביל הבריחה". הארץ, 24.8.2001.

www.haaretz.co.il/hasite/pages/ShArtPE.jhtml?itemNo=66702&co 	

 ntrassID=2&subContrassID=13&sbSubContrassID=0&listSrc=Y

שדמי, אראלה )2001(. "הכמיהה למלאות ההוויה, הכמיהה אל הכוח: הערות ראשוניות 

)עורכת(. התשמע  יעל  על הווייתן של נשים אשכנזיות בישראל". בתוך: עצמון, 

עמ'  המאוחד,  הקיבוץ  תל–אביב:  הישראלית.  בתרבות  נשים  של  ייצוגים  קולי? 

.426-408

)2004(. "המשטרה בשירות ההגמוניה". הרצאה שניתנה בוועידה "אשכנזים" לזכרה  	,−−−−

של ד"ר ויקי שירן. המרכז לחינוך רב–תרבותי, מכללת בית ברל, 3.6.2004.

יונית  יוסי, נעמן,  יונה,  שובלי, רפי )2007(. "פרשת ילדי תימן: דמיון מזרחי?". בתוך: 

ומחלב, דודי )עורכים(. קשת של דעות: סדר יום מזרחי לישראל. ירושלים: ספרי 

נובמבר. עמ' 183-174.

)2006(. "לא הכיבוש משחית". מצד שני 14/15, עמ' 41-38. 	,−−−−

שוחט, אלה )1996(. "פמיניזם מזרחי: פוליטיקה של ג'נדר, גזע, ורב–תרבותיות". מצד 

שני 5/6, עמ' 33-29.

שוחט, אלה )2001(. זכרונות אסורים. תל–אביב: בימת קדם.

שטרית, סמי שלום )2004(. המאבק המזרחי בישראל, 2003-1948. תל–אביב: עם עובד.

 ,15 חזק  קל"ף  ה–11".  הפמיניסטי  הכנס  "התחשבנות:   .)1995( ויקי   שירן, 

עמ' 49-43.

)1996(. "מזרחיות ואחרות". מצד שני 5/6, עמ' 28-24. 	,−−−−

)2002א(. "לפענח את הכוח, לברוא עולם חדש". פעמים 22. 	,−−−−

 www.itu.org.il/Index.asp?ArticleID=1415&CategoryID=521&Page=1 	

)2002ב(. "הייצוג העצמי הסימטרי: תרומת הנשים המזרחיות לפמיניזם הישראלי".  	,−−−−

צ"ח,  ירושלים:  מזרחי.  פמיניזם  מצח:  עזות  )עורכת(.  ורדית  דמרי-מדר,  בתוך: 

סטודנטים לצדק חברתי, עמ' 19-12.

Abarjel, Reuven and Lavie, Smadar (2006). “Operations ‘Summer Rains’ 

and ‘Adequate Pay’ — Yet Other Acts in the Mizrahi-Palestinian 

Tragedy." The Jordan Times, 24.7.2006. www.jordantimes.com/thu/

features/features1.htm, electronicintifada.net/v2/article5174.shtml. 

Abunimah, Ali (2006). One Country: A Bold Proposal to End the Israeli-

Palestinian Impasse. New York: Metropolitan Books.

Alvarez, Sonia E. (1994). The Women’s Movement in Latin America: 

Participation and Democracy. New York: Westview Press.

Anzaldúa, Gloria and Moraga, Cherrie (1983). This Bridge Called My Back: 

Writings by Radical Women of Color. New York: Kitchen Table 

Press.

Behar, Shiko (Moshe) (1998). "Time to Meet the Mizrahim?". Al–Ahram 

Weekly 399 On–line. weekly.ahram.org.eg/1998/399/50years.htm

Berger-Gluck, Sherna (1994). An American Feminist in Palestine: The 

Intifada Years. Philadelphia: Temple University Press.

Burg, Avraham (2008). The Holocaust is Over; We Must Raise from its 

Ashes. New York: MacMillan.

Cade, Toni (1970). The Black Woman: An Anthology. New York: Mentor.

Carby, Hazel V. (1982). "White Woman Listen: Black Feminism and the 

Boundaries of Sisterhood". In: The Empire Strikes Back: Race 

and Racism in Seventies Britain. London: Hutchinson, Centre for 

Contemporary Cultural Studies. pp. 211-234.

Connolly, Kate (2002). "Israelis Applying For German Citizenship As 

Refuge". The Guardian, 21.6.2002. www.rense.com/general26/

israeliesapplying.htm ; 

	 for Hebrew version (in Haaretz): www.haaretz.co.il/hasite/pages/

ShArt.jhtml?itemNo=177279&contrassID=1 

Danet, Brenda (1989). Pulling Strings: Biculturalism in Israeli Bureaucracy. 

Albany: State University of New York Press.

Ducker, Clare Louise (2005). "Jews, Arabs, and Arab Jews: The Politics of 

Identity and Reproduction in Israel" ־ A Research Paper. The Hague, 

Netherlands: Institute of Social Studies.

Dworkin, Andrea (2002). Scapegoat: The Jews, Israel, and Women’s 

Liberation. New York: Free Press.

Ebron, Paula and Tsing, Anna (1995). "In Dialogue? Reading Across 

Minority Discourses". In: Women Writing Culture. Berkeley, CA: 

University of California Press. pp. 390-411.

Giddings, Paula (1985). When and Where I Enter: The Impact of Black 

Women on Race and Sex in America. New York: Bantam.



־ 134 ־

Giladi, G. Naim (1990). Discord in Zion: Conflict Between Ashkenazi and 

Sephardi Jews in Israel. London: Scorpion Publishing.

HaLevi, Ilan (1987). A History of the Jews: Ancient and Modern. Translated 

from French by A. M. Berrett. London: Zed Books.

Jad, Islah (2005). “Between Religion and Secularism: Islamist Women of 

Hamas". In: Nouraie-Simone, Fereshteh (ed.). On Shifting Ground: 

Muslim Women in the Global Era. New York: CUNY Press. pp. 172-195.

Keshet, Yehudit Kirstein (2006). Checkpoint watch: testimonies from 

occupied Palestine. London, New York: Zed Books. 

Lavie, Smadar (1992). "Blow Ups in the Bordezones: Third World Israeli 

Authors' Gropings for Home". New Formations 18, pp. 84-106.

−−−−, (1995). "Border Poets: Translating by Dialogue". In: Behar, Ruth 

and Gordon, Deborah A. (eds.). Women Writing Culture. Berkeley: 

University of California Press. pp. 412-427.

−−−−, 	(2002). "Search the Mizrahi Women". Women in Judaism 3(1). www.

utoronto.ca/wjudaism/journal/spring2002/lavie.html

−−−−,	( 2006). "Mediating Feminist Homes and Exiles: Gendering Racial 

Formations During the al–Aqsa Intifada". Holy Land Studies 5(2). pp. 

217-226.

−−−−,	( 2007). "Imperialism and Colonialism: Zionism". In: Suad, Joseph 

(ed.). Encyclopedia of Women in Islamic Cultures, Vol. 6. Leiden: 

Brill. pp. 9-15.

−−−−,	( 2010). "De/Racinated Transcendental Conversions: Witchcraft, 

Oracle and Magic among the Israeli Feminist Left Peace Camp". 

Journal of Holy Land Studies 9(1). pp. 71-80.

Lavie, Smadar and Shubeli, Rafi (2006). "On the Progress of Affirmative 

Action and Cultural Rights for Marginalized Communities in Israel". 

Anthropology News 47(8). pp 6-7.

Lorde, Audre (1984). Sister Outsider. Freedom, California: The Crossing 

Press.

Madmoni-Gerber, Shoshana (2009). Israeli Media and the Framing of 

Internal Conflict: The Yemenite Babies Affair. New York: Palgrave-

Macmillan.

Merry, Sally E. (2006). "Transnational Human Rights and Local Activism: 

Mapping the Middle". American Anthropologist 108(1). pp 38-51.

Morgan, Robin (1970). Sisterhood Is Powerful: An Anthology of Writings 

from the Women's Liberation Movement. New York: Vintage.

Peled-Elhanan, Nurit (2005). "Speech on International Women's Day: The 

European Parliament". ZNet, 27.3.2005. 	www.zmag.org/content/

showarticle.cfm?SectionID=91&ItemID=7535

Reiter, Natalia (2007). "Sharp rise in Israelis seeking German citizenship", 

Reuters, 24.7.2007. www.reuters.com/article/idUSL242738120070724; 

for Hebrew version (in Ynet): www.ynet.co.il/articles/0,7340,L–

3429385,00.html 

Said, Edward W. (1979). The Question of Palestine. New York: Vintage.

Segal, Lynne (2007). Making Trouble: Life and Politics. London: Serpent’s 

Tail.

Selzer, Michael (1967). The Aryanization of the Jewish State. New York: 

A Black Star Book.

Shiran, Vicki (1991). "Feminist Identity vs. Oriental Identity". In: Swirski, 

Barbara and Safir, Marilyn P. (eds.). Calling the Equality Bluff: 

Women in Israel. Oxford: Pergamon Press. pp. 303-311.

Shohat, Ella (1988). "Sephardim in Israel: Zionism from the Point of View 

of its Jewish Victims". Social Text 19/20. pp. 1-35.

Stoler-Liss, Sachlav (2003). "Mothers Birth the Nation: The Social 

Construction of Zionist Motherhood in Wartime in Israeli Parents' 

Manuals". Nashim 6. pp. 104-118. muse.jhu.edu/journals/nashim/

v006/6.1liss.pdf 

Sturm, Philippa (1992). The Woman Are Marching: The Second Sex and the 

Palestinian Revolution. New York: Lawrence Hill Books.

Swirski, Barbara and Safir, Marilyn P. (eds.) (1991). Calling the Equality 

Bluff: Women in Israel. London: Pergamon Press.

Swirski, Shlomo (1989). Israel: The Oriental Majority. London: Zed 

Books.

Swirsky, Gila (2002). "Feminist Peace Activism During the al–Aqsa 

Intifada". In: Abdo, Nahla and Lentin, Ronit (eds.). Women and the 

Politics of Military Confrontation: Palestinian and Israeli Gendered 

Narratives of Dislocatio. New York and Oxford: Berghahn Books. 

pp. 234-239.

Tilley, Virginia Q. (2005). The One State Solution: A Breakthrough for 

Peace in the Israeli-Palestinian Deadlock. Ann Arbor: Michigan 

University Press.

Young, Elise G. (1992). Keepers of the History: Women and the Israeli-

Palestinian Conflict. New York: Teachers College Press.



]על הכריכה הפנימית[

123 | עיראק אל–מנשיה. האם ה"פינוי" התארך יתר על המידה, כך שנדרש 

גם סיוע פיזי מידיהם של לובשי המדים שאמורים היו רק להשגיח שההחלטות 

בת  כשתישאל  לימים,  בעצמם?  לבצען  ולא  ביותר  הטוב  הצד  על  מתבצעות 

הארץ אם יש מחנות פליטים בארצה, היא תאמר בפליאה - "אצלנו?, אצלנו 

נכבשו ב–1967 היו אלה  ואכן, "אצלנו" אין מחנות פליטים. גם כשאלה  אין". 

זו  תצלומים  סדרת  כבושים.  שטחים  של  ערב,  מדינות  של  הפליטים  מחנות 

מאפשרת לראות שהמצולמים אינם פליטים כי אם אזרחים שמכונה אלימה 

הופכת אותם לפליטים. מבט חקרני בתצלומים מאפשר לשחזר מן המראות 

רותנברג,  בנו  צלם:  הפלסטינית.  הפליטוּת  בגוף  עמוק  משטרי  יד  חותם  האלה 

גנזך המדינה, תאריך לא צוין





0  0 7 4 9 0 0 0 0 1 1 3  9
₪ 3 0 ר    י ח 7        מ 4 9 - 1 1 3 ד     ו ק א נ א ד

S
ed

ek
   

   
ق  
سد

   
   

  2
01

0 
לי

 יו
   

   5
ון 

לי
 גי

   
   

אן 
שכ

ה 
כב

לנ
ת 

–ע
תב

 כ
ק,

סד
דס

פר
 | 

יה
הס

פר
 | 

ות
כר

זו

הלל כהן: התמונה הזו היא תמונה של סייר, מש"ק מודיעין, 

של הפלמ"ח בעצם, מביא איתו סוכן או מודיע לשם תשאול. 

אם אנחנו לא קוראים את הכיתוב למטה, אלא מסתכלים על 

התמונה הזאת, אנחנו רואים כאן, רואים כאן ידידות מופלאה, 

כבוד  של  יחסים  הדדית.  חיבה  של  יחסים  כאן  רואים  אנחנו 

הדדי. יחסים של הערכה הדדית.

המולה בקהל

הלל כהן: סליחה?

המולה בקהל

הלל כהן: לא. אנחנו, אם אנחנו—

המולה בקהל

הלל כהן: רגע. רגע. תקשיבו. אני, אני מדי פעם, הייתי חוזר 

ממילואים עם נשק, ומנשק את אמי. כמובן שהייתי מקפיד כמו 

החייל הזה שהקנה לא יהיה מכוון לאמא שלי אלא לצד השני, 

ואם היא היתה פוגשת אותי בתחנה המרכזית, אני משער שזה 

ואנחנו  יודעים,  הזה. אם אנחנו לא  נראה משהו בסגנון  היה 

גם לא יכולים לדעת אם הוא יהודי או ערבי הבחור הזה אם 

אנחנו לא קוראים את הכיתוב. אני מדבר על התמונה כתמונה 

מעלה  הזו  התמונה  למעשה,  אותה.  רואים   ניטרלית שאנחנו 


